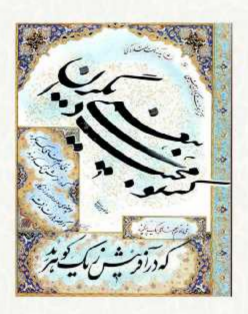


الفاقق قونصليث سفارت اسلامي جسوريه ايران- اسلام آباد



جلد ۲۲، شاره ۸۹، سال ۲۰۲۲. (اکتوبر تا دسمبر)





ISSN: 2079-4568



## اہم گزارشات

ایران اور پاکستان صدیوں سے دوئتی اور اخوت کے لیے شمار رشتوں میں منسلک ہیں۔
 پیغام آشنا کے اجراء کامقصدان دونوں ملکوں کے درمیان اس خطے کی مشتر کے ملمی، ادبی،
 تاریخی اور ثقافتی میراث کومحفوظ اور مستحکم بنانا ہے۔

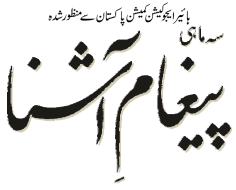
بیغام آشناا ﷺ ۔ ای ۔ سی سے منظور شدہ تحقیقی مجلہ ہے جس میں فارسی اور اردوز بان وادب
 کے حوالے سے غیر مطبوعہ مقالات '' ﷺ ای سی'' کے طے کردہ ضوابط کے مطابق شائع
 کیے جاتے ہیں ۔

مقالےکا'' آنچای سی' کے مجوزہ روش تحقیق اے، پی اے(APA) پر مشتمل ہونالاز می ہے۔
 مقالات مجلس مشاورت کی منظوری کے بعد شائع کیے جاتے ہیں۔

← اشاعت کے لیے قبول کیے جانے والے مقالات میں ادارہ ضروری ادارتی ترمیم ، منسیخ اور تلخیص کاحق محفوظ رکھتا ہے ۔

مقالہ ارسال کرتے ہوئے درج ذیل اصولوں کو ملحوظ رکھاجائے جو کہ آج کے ترقی یافتہ علمی دنیا میں بالعموم رائج ہیں۔مقالہ اے فورجسامت کے کاغذیرایک ہی جانب کمپوز کروا کر کھیجا جائے۔مقالے کے ساتھ اردو اور انگریزی زبان میں خلاصہ (Abstract) ر تقریباً • • الفاظ کا کلیدی الفاظ اور عنوان ضرور شامل کیا جائے۔مقالے کی سی ڈی بھی ساتھ ضرور ارسال فرمائیں۔ یعنی مقالہ کی'' ہارڈ'' اور''سوفٹ'' کا پی دونوں ارسال کی جائیں۔

مقالہ کے عنوان کا انگریزی ترجمہ، مقالہ نگار کے نام کے انگریزی ہے اور موجودہ عہدہ، نیز
 مکمل پتہ، برقی پتہ اور فون نمبر درج کیا جائے۔



جلد ۲۰۲۲،شاره ۱۹۹۰ سال ۲۰۲۲ء (اکتوبر تا دسمبر)

> مدیراعلی احسان خزاعی

مدیر(اعزازی) ڈاکٹرعلی کمیل قزلباش



سفارت اسلامی جهدرید ایران-اسلام آباد

مكان نمبر۲۵، گلی نمبر۲۷، ایف ۲۷، اسلام آباد \_ فون نمبر :۸ \_ ۲۵، ۲۸۲۷ ۵۱ فیکس ۲۸۲۷ ۲۸۲ ۵۱

iran.council@gmail.com,payghameashna@gmail.com :برقی پیت

http://ur.icro.ir/IslamAbad: ويب سائتك

Facebook address: https://www.facebook.com/raiezani/

ISSN:2079-4568

## محبلس ادارت

افتخارعارف، سابق دائر یکٹر جنرل، اداره فروغ اردو، اسلام آباد پروفیسر داکٹر محرسلیم اختر، سابق استاد قائد اعظم یونیورسٹی ۔ اسلام آباد داکٹر بلال نقوی، پاکستان اسٹدی سنٹر، کرا چی یونیورسٹی، کرا چی داکٹر مجدا کرم اکرام، صدر، اقبال چیئر، پنجاب یونیورسٹی، لاہور داکٹر مجرنور محد خان، سابق صدر، شعبہ فارسی نمل یونیورسٹی، اسلام آباد داکٹر محمد یوسف خشک، چیئر مین اکا دی ادبیات پاکستان ۔ اسلام آباد داکٹر محمد موسوی، سابق صدر شعبہ فارسی نمل اسلام آباد داکٹر محمد سفیر، سابق صدر شعبہ فارسی نمل اسلام آباد داکٹر محمد سفیر، سابق صدر شعبہ فارسی نمل ۔ اسلام آباد داکٹر محمد سفیر، سابق صدر شعبہ فارسی نمل ۔ اسلام آباد

## محبس مشاورت

و اکثر ابرا تهیم محمد ابرا تهیم ، صدر ، شعبه اردو ، الاز هریونیورش ، قاهره ، مصر و اگر حدر رصاصابط ، اسلای شقیقی مرکز ، آستان قدس رضوی ، مشهد ، ایران و اکثر خلیل طوق آر ، صدر ، شعبه اردو ، انقره یونیورش ، استبول ، ترکی پروفیسر و اکثر خالد محمود ختلک ۔ صدر ، شعبه اردو ، جامعه بلوچ ستان ۔ کوئٹ پروفیسر حرانصاری ، انجمن ترقی اردو ، کراچی پروفیسر سحر انصاری ، انجمن ترقی اردو ، کراچی و فیسر سحر انصاری ، انجمن ترقی اردو ، کراچی و فیسر سحر انصاری ، انجمن ترقی اردو ، کراچی و فیسر سحر انصاری ، انجمن ترقی اردو ، کراچی و فیسر سحر انصاری ، جمعه بیاست ، صدر ، شعبه بیاست ، صدر ، شعبه اردو ، تهر ان یونیورش ، تهر ان و اکثر مقصود اللی شخ ، محقق ، دانشور ، برید نور در ، انگستان و اکثر محمد ناصر ، صدر ، شعبه فارس ، اورئینیل کالی ، پنجاب یونیورش ، لامور و اکثر محمد ناصر ، صدر ، شعبه فارس ، اورئینیل کالی ، پنجاب یونیورش ، اسلام آباد و اکثر نجیبیه عارف ، فیبن ، اسلامک انٹرنیشنل یونیورشی ، اسلام آباد

### فهرست

|     |                                     | اداري                                                         |
|-----|-------------------------------------|---------------------------------------------------------------|
| ٨   | نویداحمدگل                          | اقبال :''خاموثی گفتگوہے''                                     |
| 14  | زبيب النباء سرويا                   | ہندومت کے مقدس مقامات،علائم وشعارَ اور شعرِ اقبال کی صورت گری |
| 44  | عبدالروف رفيقي                      | اقبال اورافغان دانشورمجمه قاسم رشتيا                          |
| ۵۲  | مرزا کاظم رضا بیگ                   | كشمير كاايك فارى گوشاعز محمرطا هرغنى كاشميرى"                 |
| 41  | ثمينه سيف                           | میرتنی میرکی عشقیه مثنو یوں میں داستانی عناصر                 |
| ۷٠  | محمداعجا زنبسم رخالدمحمو د          | کلامِ خطهرالدین مظهریین موضوعاتی تنوع (نعتیه شاعری)           |
| 94  | زاهد مین دشتی رعابده بلوچ ر در دانه | بلوچی اور برا ہوئی ضرب الامثال کا تخلیقی مماثلت               |
| 1.4 | توشيبا كوثر                         | خورشیرَ بانی کی شاعری اورعلم بدیع                             |

#### اداريه

بیا بمجلس اقبال و کی دو ساغر کش اگرچه سر نبراشد قلندری داند علامه محمداقبال و عظیم ستی بین که جن کافیض منصرف پاکتان اورامت مسلمه کو پہنچ رہا ہے بلکه ان کی فکر کے منبول سے پوری انسانی سرز مین کی آبیاری ہور ہی ہے۔ہماری کو کشش ہوتی ہے کہ پیغام آثنا کے دوشمارے (سال کا دوسرا اور آخری) اقبال کے گوشوں سے مزین ہول کیونکہ اپریل اور نومبر کے مہینے ان کی وفات اور ولادت سے منبوب ہیں۔جبکہ علامہ اقبال سے متعلق کئی نمبر شائع کرنے کا اعراز بھی پیغام آثنا کو عاصل ہے۔

یہ بات واضح ہے کہ علمہ اقبال پر جتنا بھی کام کیا جائے کم ہے کیونکہ ان کی فکر سے نئے بہلوآئے دن نطقتے ہیں ۔ اقبال صرف اپنے عہد کا شاعز نہیں تھے بلکہ وہ اپنے مرشد مولانا جلال الدین رومی کی طرح ہر عہد کے شاعر میں ۔ بلکہ وہ امروز کا شاعر ہونے کے ساتھ ساتھ شاعر فر دا بھی ہیں کیونکہ ان کے ہال کئی پیش گویاں وقت کے ساتھ ثابت ہوتی آرہی ہیں ۔ کیاانہوں نے بیشعر ضرت امام خمینی کے بارے میں نہیں فر مایا تھا کہ

می رسد مردی که زنجیر غلامان بشکند دیده ام از روزن دیوار زندان شما کیاان کی اس فکرکوکوئی جمٹلاسکتا ہے کہ

تہران ہو گر عالم مشرق کا جنیوا شاید کرہ ارض کی تقدیر بدل جائے اران کا نقلاب اسلامی علامہ اقبال کی فکر کامر ہون منت ہے۔

لیکن سوال یہ ہے کہ تمیاعلا مدا قبال کا پیغام ہماری نئی نس تک درست طریقے سے پہنچے رہاہے،اگر پہنچے رہاہے تو بہت خوش آئند بات ہے،لیکن اس کے ثمرات اور اثرات کیوں نظر نہیں آتے ؟ کیا ہماری یو نیورسٹیاں اور ادارے اقبال کے کلام اور پیغام پر جوکام کروارہے ہیں وہ موژ اورمعیاری ہیں؟

ہمیں ان سوالوں کے جوابات تلاش کرنے ہونگے اورا قبال کے فکر وفلسفے جیسی نعمت کا کفران کرنے سے بچنا ہو گاور نداقبال کا گلہ اسی طرح قائم رہے گا کہ

به آن رازی که گفتم پی نبردند ز شاخ نخل من خرما نخوردند من ای میر اُمَم داد از تو خواهم مرا یاران غرلخوانی شمردند

پاک ایران دوستی پائنده باد احمان خزاعی

# اقبال: 'نظاموشی گفتگو ہے'' \*دائرنویدائمڈل

Igbal: "khamooshi guftgu he"

#### Prof. Dr. Naveed Ahmad Gill

It is said that there are two situations very difficult for Man when one is telling everything but another one is understanding nothing and the other one is that when one is speaking nothing but another one is understanding everything. Silence has so many but different moods, modes, colours, flavours and tastes: i.e. meditation, agitation, anger and monologue. These all are available into Iqbal's poetry which can be felt by his lyrical and dectional nodes. To Igbal, you can tell and ask everything through Silence. And when it embraces to solitution so it becomes the best creative one. Here are arranged for Iqbal's devotees those cults of Iqbal's speaking silence.

Key Words: Iqbal, Khamoshy,guftagu, guyaey silence

''خاموثی گفتگو ہے۔''یہاقبال کاایک مَن پینداورمَن مو ہک قول محال ہے۔اقبال اس ایک قول محال کو اکٹراییخ کلام میں لائے ہیں ۔قول محال وہ چھوٹاسا تراشیدہ جملہ ہوتا ہے ۔جواپنی اطلاقی معنویت کےلحاظ سے ہیلی نظر میں سیائی دوسری نظر میں جھوٹ اور فوراً تیسری نظر میں انتہائی عملی سیائی محسوس ہوتا ہے۔اور یوں اُس میں ا آور د کے باوصت آمد کی ثان جلوه گر ہو جاتی ہے۔علامہ اقبال نےخود ایسے کلام میں قول محال کی پہتعریف کی ہے: ارتباطِ حرف و معنى اختلاطِ جان و تن

#### جسطرح اخگر قباپوش اپنی خاکستر سے ہے (اقبال،۲۰۰۵ء ۵۸۲)

سکوتِ گویا، خاموش گویائی، زبانِ بے زبانی خاموثی، خامثی یاخموثی اقبال کا نہایت پندیدہ کلیات ہے۔ اس ایک کلمے میں حذف ِحرف سے پیدا کردہ صورت وصوت کی اپنی ایک دیدنی، ملی اور تر نمی حیثیت مسلم مگریہاں اقبال کے حوالے سے اس کلمہ خاموثی کی معنوی ریشہ دوانیوں کا تذکرہ غذرِ دیدہ ورال ہے۔ چونکہ:

هر معنی پیچیده در حرف نمی گنجد یک لحظه به دل در شو، شاید که تو دریابی (اقال، س،ن،۳۰۳)

خاموثی ہے رنگ، ہے بواور ہے ذائقہ نہیں ہوتی بلکہ یہ اپنی تخلیق سے لے کرتا ثیر تک بڑے ذائقے اور نظارے دکھتی ہے ۔جن میں سے اپنی پند کے تحت چندایک کاذ کراقبال ہم سے بھی کرتے ہیں مثلاً :

خاموشی پُرسکون، یہ اقبال کی پیندید و خاموشی ہے۔ پہلی دفعہ اس کا ذکرنظم ہمالہ میں ہوا ہے۔ یہ پُرسکون خاموشی ہے۔ جہال فطرتِ ارضی اور فطرتِ سِماوی آپس میں ہم کلام ہونے کی کوششش کرتی ہوئی نظر آتی ہیں:

یوں زبان ِ برگ سے گویا ہے اِس کی خامشی دستِ گلچیں کی جھٹک میں نے نہیں دیکھی بھی اور دبان ِ برگ سے گویا ہے اِس کی خامشی (اقبال،۲۰۰2مِ ۵۲)

کہ رہی ہے۔ میری خاموثی ہی افسانہ مِرا کینج خلوت خانہ قدرت ہے کا ثنانہ مِرا (ایشاً)

ہمالہ اقبال کی پہلی نظم ہے۔ یہ ایک مختصر مگر جامع نظم ہے۔ جو اپنے دامن میں اقبال کی پُرسکون خاموثی کے بہت سے فکری اور فنی رنگ لیے ہوئے ہے۔ پروفیسر جابرعلی سیداس نظم کے انہی رنگوں کے بارے میں لکھتے ہیں:

- (۱) "ہمالہ کی قدامت، عظمت اورابدی جوانی نظر آتی ہے۔"
  - (۲) "ہمالہ کی خارجیت، داخلیت کی طرف دامن کش ہے۔"
- - (۴) "ہمالەعناصر کی بازی گاہ ہے۔"
    - (۵) "ہمالدایک خلوت گاہ ہے۔"

(۲) "بیاڑ کی ندی کابا آہنگ خرام اوراس کی داخلی معنویت کاایک مکالمہ ہے۔"

(۷) "مماله کے اِرد گرد کی فطری فضااور خاموثی کی گہرائی۔"

(۸) "ممالەكابدوى اورساد ەابتدائىيە، زىدگى كےساتھ رابطه اوراس كااحساس ہے۔"

(9) ''ان آٹھ بندوں میں تین نمایاں رجحانات ہیں ۔(الف) بولتی منظر نگاری ،(ب) خاموش (ج

) داخلیت اور ساد گی پیندی یہ تیسر ااور آخری رجحان اقبال کے آنے والے فلسفے کا پیش خیمہ معلوم ہوتا ہے۔' ( جابرعلی، ۱۹۷۸ء ص ۳۲) جس کامزید ذکراقبال یوں کرتے ہیں :

ازان معنی که چون شبنم بجانِ من فروریزی جهانی تازه پیدا کر ده ام عرضِ فغانی را

(اقبال ہں۔ن مس ۴۲۷) (تُونے جومعنی میری روح پر ثبنم کی طرح ٹیکا یا تھا۔اس نے میرے

اندرایک طوفان برپا کردیا،اوریس نے اپنی آه زاری کے لیے ایک نئی دنیا بنائی ہے۔)

خاموثی پُر قار،یہ خاموثی وہ ہے۔جس میں خلوت اور تنہائی کیجا ہے۔ یہ پورے ماحول پر چھائی ہوئی ہے۔ خاموثی کی قیم یہ بڑی متین ،معز زاورمحترم ہے۔ یہ کلم ثار خاموثی بسیاراندوزاور بسارانداز ہے۔(اقبال،۲۰۰۶ء س ۵۳ )۔اقبال اس خاموثی لے ثدیدتمنائی، شیدائی ملکہ فدائی نظرآتے ہیں :

شورش سے بھا گتا ہوں دل ڈھونڈتا ہے میرا ایسا سکوت جس پر تقریر بھی فدا ہو (اقبال،۲۰۰2ء ص۵۷)

خاموثی پُر اَسرار، یہ خاموثی کئی راز ول کا پتادیتی ہے۔اور خاموثی کے کئی رنگول کا بھی اور پھر جذب الہام فطرت پراس کا ضبط دیدنی ہے۔''گل رنگین'' کی پیغاموثی سمیونخیل کے لیے مہمیز ہے:

حرفِ نگفتهء شما، بولبِ کودکان رسید ازمنِ بی زبان بگو، خلوتیانِ رازر (اقبال،س\_ن،س۳۱۹)

(تمہاری اُن کہی، بچہ بچہ کی زبان پرہے، اوروہ بات جوفقط عالم ملکوت کے لینے تھی، وہ مجھے بے زبان سے بھی کہہ ڈال۔) سوزبانوں پر بھی خاموشی مجھے منظور ہے راز وہ کیا ہے تیرے سینے میں جو متور ہے (اقال،۲۰۰2، ۲۵۳) تابه کی چون غنچه می باشی خموش نکهتِ خودرا چو گُل ارزان فروش (اقبال، بن بن م ۹۰)

(تو کلی کی طرح کب تک خاموش رہے گا؟ تو تھیل جااور اپنی خوشبوکوعام کردے۔)

چون جرس آخر زِ هر جزوِبدن نا له خاموشیرابیرون فگن (ایشاً)

( تو جرس بن جااورا پیخ جسم کے ہرحصہ میں موجود دکھ کو پڑے بے باک انداز اور بلند آواز میں بیان کرنا شروع کردے۔)

''نالہ فاموش''اقبال کی بڑی پندیدہ تر نحیب ہے۔ (ایضاً بھی ۵۲۳،۳۹۲،۳۷۳،۳۷۲،۳۹۵) اسی کا ایک رنگ' مسجد قرطبہ'' میں''اذان فاموش'' کی صورت میں نظر آتا ہے :

پوشیہ ہ تیری خاک میں سجدوں کے نشال ہیں خاموش اذانیں ہیں تیری بادِ سحر میں (اقبال،۲۰۰2ء سرسسہ)

خاموثی پُرخلوس بیخاموثی صرف پیشِ مُجبوب ہوتی ہے۔ بیشدتِ مُجبت اوراحترام کی حامل ہے۔ بیالتفاتِ محبوب کے مزید حصول اور وصول کا باعث ہے،لہذا بڑی مُحترم ہے۔اسے اقبال کے خالص تغزل کے رنگ میں ملاحظہ کیجیے:

دیارِ عثق میں و اماندگی رفتار ہے اے دل جے کہتے ہیں ظاموشی وہ اِس بستی کی بولی ہے (اقبال،۱۹۳۳ء،۹۳۳)

اُس خموثی اور گویائی کے صدقے جایے محمِ شکر بے زبانی ہے زبانِ اہل درد (ایساً ص

تابِ اظہار عثق نے لے لی گفتگو کو زباں ترستی ہے (ایساً ص ۳۹۲)

یہاں عثق سے معثوق مراد ہے فعل بول کر مفعول مرادلیاہے۔

ہماری خاموثی محبوب کو بولنے پرمجبور کر دے گی اور کو ئی ضروری نہیں زبان سے ہی بولا جائے لعدیوں پیواضح

هوجائے گاکه 'خاموشی دمعنیی دار دکه درگفتن نمی آید:

زمشتاقان اگر تاب سخن بُردی نمیدانی محبت می کند گویا نگاهِ بی زبانی را (اقبال، آب نامی ۱۸ محبت می کند گویا نگاهِ بی زبانی را

(اگرَتُوا پِنِے عَمْا ق سے بات کرنے کاحق چھین لے گا ہُو جان یو کہ پھر مجبت آنکھوں کو جراتِ اظہار کر دے گی۔) اسی رنگ کو اقبال ایک لطیف ترپیرائے یوں ادا کرتے ہیں:

کلک راناله از تهی مغزی است قلم سرمه را صریری نیست (ایناً، شهر ۱۸۸۳)

(قلم اندرسے خالی ہوتا ہے،اس لیے آواز دیتا ہے (مگراس کی سنتا کوئی نہیں ) جبکہ مُر مُجواندرسے بھرا ہوتا ہے،اس لیے خاموش ہوتا ہے مگر جب اس سے آنکھ میں صرمہ لگایا جاتا ہے تو آنھیں پہلے سے کئی گنازیاد و ہاتیں کرنے لگ جاتی ہیں۔)

علامہ اقبال ؒ نے نفہیم ازنگاہ گویا کے سماجی نظریہ کو ذرا آسان پیرائے میں بیان کیا ہے اور جاوید نامہ کی اپنی ایک طویل نظم ' خطاب بہ جاوید سخنے بہنٹر ادِنَو ' میں شاعرانہ علیٰ کاسہارا لیتے ہوئے اپنی نگاہ پُر معنیٰ کی گویائی سے جاوید کو اثر اندوری کامشورہ دیا ہے :

این سخن آراستن بی حاصل است برنیا ید آچه در قعرِ دل است! گرچه من صد نکته گفتم بی حجاب نکتهٔ دارم که ناید در کتاب! گر بگویم می شود پیچیده تر حرف وضوت اور اکند پوشیده تر! سوزِ او را از نگاهِ من بگیر! پاز آهِ صبح گاهِ من بگیر! (اقبال،سین، ۱۳۵۷)

(ایسی باتیں لکھنے کا کوئی جائدہ نہیں ہے۔ کیونکہ جو کچھ میرے دل کے اندرموجود ہے، وہ سب کا سب لکھا نہیں جاست کا سب کھا نہیں جاست کی میرے دل کی بات کھی نہیں جاسکتی۔اگر میں جاسکتی۔اگر میں اس بات کو کہتا ہوں تو وہ واضح ہونے کی بجائے مزید الجھ جاتی ہے۔اور آواز والفاظ اسے مزید پنہاں کر دیسے ہیں۔ تُواس باریک بات کی تاثیر کا سوز اپنی آنکھوں کے ذریعے میری آوشج گاہی سے حاصل کرلے۔) اسی رنگ کو غالب (۱۸۲۹) ذراوضاحت سے بیان کرتے ہیں مگر انداز کی لطافت کو بھی ہاتھ سے جانے نہیں دیتے:

کسی منہ سے شکر کیجیے اِس لطفِ خاص کا پُر مسش ہے اور پائے سخن درمیان نہیں

(غالب،۲۰۱۱-جس ۲۳۳۳)

یہاں سے اقبال کی خاموثی رومانویت اور لطف تغزل سے گزرتی ہوئی مصلحت آمیزی پر اُک کرناراضی اور پر ان کرناراضی اور پر است کے جرناراضی سے احتجاج کی طرف بڑھتی ہوئی محموس کی جاسکتی ہے۔ یہاں غالب اور اقبال ایک بارہمنوا پھر بن جاتے ہیں اور اس انداز گفتگو کی و جہ بھی بتادیہ ہیں کہ بار گامچبوب کا تواصول یہ ہے کہ:

بات پر وال زبان کٹتی ہے وہ کہیں اور سا کرے کوئی (ایسناً ص۳۲۳)

ہے کچھ الیمی بات جو پُپ ہول ورنہ کیا بات کر نہیں آتی (ایناً اِس ۱۳۱۳)

اب اقبال کے بہاں بھی یدرنگ ملاحظہ کیجیے:

سکوت آموز طول ِ دامتانِ درد ہے ورمہ زبان بھی ہے ہمارے منہ میں اور تاب شخی بھی ہے (اقبال،۲۰۰2م ۹۹)

ار ہوں طاقتِ شنیدن پر کس مصیبت کی دانتال ہوں میں (ایساً ص

اقبال مزيد كهته مين كه:

یہ دستور زبان بندی ہے کیسا تیر ی محفل میں یہاں تو بات کرنے کو ترستی ہے زبال میری (ایضاً مِس مِ

اس کے بعداقبال اپنی خاموثی حشر سامال اوراپیخ سکوتِ محشر بدامان کا ذکر کرتے ہیں اور یہاں سے اقبال کی خاموثی سارے بندتوڑ کررو برواور دو بدواحتجاج کارنگ اختیار کرتی ہے۔ مگراس کے لیے اقبال پہلے روحِ میر (۱۸۱۵ء) سے فیض اندوزی کرتے ہیں:

کچھ تو کہے گا ہم کو خاموش دیکھ کر اس بات کے لیے آب چُپ ہی رہا کریں گے

(مير،۱۹۸۰ يس ۱۹۸۰)

اقبال کے بقول انسان اپنی نہاد ہی میں' دل' کی شکل میں محشر بہ پہلوہے۔

به کویش ره سپاری ای دل، ای دل! مراتنها گذاری ای دل، ای دل! دم آرزو ها آفرینی مگر کاری نداری ای دل، ای دل! (اقال،س.ن،فاری،ش۲۰۲)

(امے میرے دل! تو اُس کے رستے پہ جارہا ہے بے یا تو جھے تنہا چھوڑ دے گا؟ تو ہر دمنگ سے نئی آرز و پیدا کرتار ہتا ہے، مجھے اور کام نہیں ہے؟)

وفا ناآشنا بیگانه خُو بود نگاهش بی قرار جستجو بود چو دید او را, پر ید از سینئه من ندانستم که دست آموزِ او بود (اقال بررن بی ۲۰۱۳)

(میرادل کتنا بے وفااور بیگا نہ خُو نکلا، اس کی نگاہ تو ہر وقت نئی سےنئی چیز کی جبتو میں بے قرار رہتی تھی، جونہی میرے دل نے اسے دیکھا، میرے سینے سے نکلا اور اس کے ہاتھ پر جابیٹھا (لگھا ہے کہ بیاسی ہی کے ہاتھوں کا سدھایا ہوا تھا۔)
سپاس شرطِ ادب ہے ورید کرم تراہے ستم سے بڑھ کر ذراسااک دل دیا ہے، وہ بھی فریب خوردہ ہے آزرو کا اسلامی سے بڑھ کر اسلامی کی دراسا ک دل دیا ہے، وہ بھی فریب خوردہ ہے آزرو کا سپاس شرطِ ادب ہے ورید کرم تراہے ستم سے بڑھ کر اسلامی کی دراسا ک دل دیا ہے، وہ بھی فریب خوردہ ہے آزرو کا سپاس شرطِ ادب ہے۔ ورید کرم تراہے ستم سے بڑھ کر سپاس شرطِ ادب ہے۔ ورید کرم تراہے ستم سے بڑھ کی میں کہتا ہے۔

قلب ونظراور دل ونگاہ کی دوستی ، آویزش اور ہنگامہ آرائی کو اقبال اکثر اپناموضوع بناتے ہیں۔اقبال نے اپنے اردو کلام میں دوسواٹھاون (۲۵۸) بار (شاہد صنیف،۱۹۷۹ صص ۷۰۳،۷۰۳) اور فارس کلام میں چارسو چوہیں (۳۲۳) بار (شاہد صنیف ،س بن ،صص ۱۰۲۵–۱۰۳۹) اس تعلق محرمانہ کاذکر کھیا ہے۔

جبكه ميرس مجى پہلے نجم الدين شاه مبارك (١٨٣١ء) آبروكا اندازيكى تھا:

دور خاموش ببیٹھ رہتا ہوں اس طرح حال دل کا کہتا ہوں (آبرو،۲۰۰۰ءِس۱۹۳)

اب کچھالیا، کا قبال "تصویر" درد میں کہتے ہیں : نہیں منت کش تابِ شنیدن دانتاں میری خموشی گفتگو ہے بے زبانی ہے زبال میری (اقبال،۲۰۰۷ء، ١٩٨)

مزید بیکه میریه خاموشی جبری ہے اور ایک بہت بڑے طوفان کا پیش خیمہ ہے:

سرِ مزارِ شهیدان یکی عنان درکش که بی زبانی م ا حرفِ گفتنی دارد ( اقال ، س ، ن ، ص ۳۳۳ )

زمانہ دیکھے گاجب مرے دل سے محشر اُٹھے گا گفتگو کا مری خموثی نہیں ہے، گویا مزار ہے حرفِ آرزو کا

( ايشاً ، ص١٩٢)

میری بگوی ہوئی تقدیر کو روتی ہے گویائی میں حرف زیرِ لب ، شرمندہ گوشِ سماعت ہول (ایضاً مِس ۹۹)

یہاں پر اقبال کی ایک فاری نظم' تنہائی'' کا حوالہ بڑا جامع معلوم ہوتا ہے اور صرف اس ہے ۔

ایک کلم، بیچ نگفت' پرتوجه کی التجاہے

به بحر رفتم و گفتم به موج بیتابی همیشه در طلب استی چه مشکلی دار هزار لولوی لالاست در گر یبانت درونِ سینه چومن گو هر دلی داری؟

تپید و ازلب ساحل رمید و هیچ نگفت

("میں نے سمندر کی موج سے پوچھا کہ تھے پر کیاافاد پڑی ہے کہ تُو ہر وقت مضطرب رہتی ہے؟ یتری آغوش میں بلا شبدلا کھوں موتی ہیں لیکن یہ تو بتا کہ تیر ہے سینہ میں وہ گو ہر دل بھی ہے، جومیر ہے سینہ میں ہے؟ یعنی کمیا تو بھی میری طرح کئی کے عثق میں مبتلا ہے؟ یہن کروہ تو پی اور خاموش واپس بیلی گئی مونہہ سے کچھ نہ بولی '')

"بکوه رفتم و پر سیدم این چه بیدر دی است رسد بگوشِ تو آه و فغان ِ غم زدهِ ؟ اگر به سنگِ تو لعلی ز قطره خون است یکی در آ بسخن بامن ستم زدهِ بخود خزید و نفس در کشد و هیچ نگفت"

''میں نے پہاڑ سے پوچھا''کیا تھی تیرے کانوں تک کسی غمز دہ کی آہ وفریاد بھی پہنچی ہے؟ اگر تیرے سینہ میں مجت کا جذبہ (قطرہ خون) موجزن ہو، تو دو گھڑی مجھے میں رسیدہ کی دامتانِ غم بھی من لے یہ بیت کراس نے اپنے آپ کوا پنے دامن میں چھپالیا۔اور دم بخود رہ گیا۔مونہہ سے کچھ نہ بولائے'

"رهِ دراز بر ید م زماه پر سیدم سفرنصیب!نصیب تو منزل است که نیست جهاں زپر تو سیمای تو سمن زاری فروغ داغ تواز جلوه دلی است که نیست؟

سوئی ستاره رقیبانه دید و هیچ نگفت

''میں طویل مسافت طے کرنے کے بعد جاند کے پاس پہنجا ،اوراس سے پوچھا۔اے مسافر! تیری کوئی منزل بوہے کہ نہیں؟ ساری دنیا تیری جاندنی کی بدولت رشک یاسمن بنی ہوئی ہے۔=)

(تیریےنُو رسےمنّورہے)لیکن پیوبتا کہ تو تھی کی مجبت میں بھی گرفنارہے، یا نہیں؟ بین کراس نے بتاروں كى طرف اس طرح ديكھا جيسے كوئى اسپيز رقيب كوديكھتا ہے ليكن مونہدسے كچھ نہ بولا '')

"شدم بحضرتِ يزدان گذشتم ازمه و مهر كه در جهانِ تو يك ذرّه آشنايم نيست جهاں تھی زدل و مشتِ من همه دل چمن خوش است ولی در خور نو ایم نیست

تبسّمي به لب او رسيد و هيچ نگفت"

(اقال،سن،س۲۸۸)

( آخر کار میں بار گاہِ ایز دی میں حاضر ہوا۔اور عرض کی کہاہے خدا! تیری اس طوکیل اور عریض دنیا میں ایک ذرہ بھی میراہم مشرب ( دردآشا) نہیں ہے۔ جہال جذباش سے میسرخالی ہے۔اورسرایاعثق ہول ۔اس لیے یہ دنیا ا گرچہ بہت دکش ہے۔لیکن اس قابل نہیں ہے۔کہ میں نغمہ سرائی کرول ( دانتانِ عثق بیان کرول ) کیونکہ نہ کوئی میرا ہم زبان ہے منہ ہم دامتان بریس کراس کے لبول پر ہاکا ساتبسم نمود ارہوا،اوربس س) (پوسف، ۱۹۵۳ء، ص ۳۲۵) اقبال اسینزاس اسلوب تکلم کی کمیت، کیفیت اورا ہمیت کی وضاحت کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ ''خاموثی''

ساز وقت کانغمہاوروقت یوری کائنات پرمحیط ہے:

در نمی آید به ادراک این سخن شکوه معنی که با حرفم چه کار از نفس بای تونار او فسرد غوطه در دل زن که بینی رازِ وقت (اقبال،س،ن،س ۱۳۳۳)

آمد از صوت و صدا یاک این سخن گفتم و حر فم ز معنی شر مسار زنده معنی چون به حرف آمد بمُرد نغمه خاموش دارد ساز وقت

(یہ بات اپنے بیان کے لیے صوت و صد الی محتاج نہیں ہے۔ اور یہ بات عام کو گوں کی مجموعیں نہیں آسکتی۔ اگر چہیں نے بات کی ہے لیکن میرایہ بیان اصل معنویت کو کما حقہ ہر گزنہیں پہنچ سکا میری بات تو معنی اصلی کے شکوئ کے بھی قابل نہیں ۔ کیونکہ حقیقی معنیٰ کو الفاظ میں جب پورا پوراادا نہیں کیا جاسکتا ہوتا تو، ایسے جبراً ادا کرنے سے اصل معنیٰ کی موت واقع ہوجاتی ہے اور انسان کی سانسیں اس کی آئش معنیٰ کو سرد کر دیتی ہیں ۔ جس طرح وقت کا ساز بغیر کسی آواز کے پوری کا منات پر اپنی حکم ان کر باہے ۔ تُوا پینے دل میں ڈوب جاتا کہ تجھے وقت کے بے آواز راز کا پہتہ جل سکے۔ )

اقبال اپنی اس نوائے بےنوائی کاسلسلہ ایک عظیم سلسلے سے جاملاتے ہیں،جس نے عقلاء کے معیاراتِ فتح و شکت کوالٹ کراوروقت کے دھارے کو بھی پلٹ کرکھ دیا :

دگر خیمه در کر بلای زنیم به این بی نوای نوای زنیم دگر خیمه در کر بلای زنیم به این بی نوای نوای زنیم (اقبال،۱۹۳۳ء م۱۵۹۰۹)

(ہم پھر سے اپنے خلیمے کو میدانِ کر بلا میں نب کرتے ہیں (اور یوں خود اس عظیم سلسلے سے جور کر )ایک بے شوراحتجاج کا آغاز کرتے ہیں۔)

خاموثی کیا ہوتی ہے؟ خاموثی گفتگو ہوتی ہے۔ کیسی ہوتی ہے اور میں (اقبال) کیوں خاموش ہوں؟ کیسا خاموش ہوں؟ کیسا خاموش ہوں اور کیسے خاموش ہوں؟ اقبال نے اس خاموثی کو میر آور خالب کے بجائے انفرادی سے اجتماعی، فریادی سے احتجابی، ذاتی سے قومی، عاشق ومعوقی سے مالک ومملوکی، پر دہ داری سے پر دہ دری، خلوت سے جلوت، گلے سے حلسے اور جلسے سے جلوس میں بدل دیا ہے۔ اور اِس سکوتِ گویا کوسوز دروں سے ہنگامہ محشر میں بدل ڈالا ہے۔ اور اِس سکوتِ گویا کوسوز دروں سے ہنگامہ محشر میں بدل ڈالا ہے۔ اور ثابت کر دیا ہے۔ کہ" بے ذبانی ہے زبان میری۔

#### كتابيات

- ا به آبرو، ثاه ممارک، ۲۰۰۰ به پهلاایدُ یشن ) د یون آبرو، مرتبه ( داکترمُحرَن ) ، مندوستان ، ترقی اُرد و بیورونکی دیلی به
- ۲\_ اقبال مجمد، علامه، دُالرُ، ۲۰۰۷ء (بارمشتم)، کلیات اقبال ( اُردو)، پاکتان، لامور، اقبال اکادمی پاکتان \_
  - ٣ ۔ اقبال مجمر،علامہ، ڈاکٹرس،ن ،کلیات اقبال (فاری)،یا کتان،لا ہور، شخ غلام بین اینڈسنز۔
- ٣\_ اقبال جمد،علامه، دُاکٹر، ١٩٣٣ء باقياتِ اقبال ( اُرد و )مرتبه (سيرعبدالوحد عيني ( باړاؤل ) محمد عبدالله قريشي ( باړ دوم ) ، پاکتان،لا ہور،
  - آئیننهادب<u>.</u>
  - ۵ ۔ حارعلی، سد، پروفیسر، ۱۹۷۸ء "اقبال کافنی ارتقاء " پاکتان، لا ہور، بزم اقبال ۲ کلب روڈ ۔
- ٣- تنابه مجمر منيف، جنوري ١٩٧٩ء ( چهارم ) اثاريكليات اقبال ( اَردو ) پاكتان ،لا جور، چوك اناركلي ،اد بي ماركيث شخ غلام كل ايندُ
  - سنز به
  - ے شاہد مجمع صنیف،اشارید ( کلیات اِقبال فارس) پاکتان،الا ہور، شخ غلام حین اینڈسنر۔
  - ۸\_ غالب،(۲۰۱۱ باږد وم)مرزا،اسدالله غان، د يوان غالَ ب(ننځه عرشي)، يالتان،لا مورمجلس تر قي ادب\_
    - ٩\_ مير مُحِرثقى، ير بقوش ميرنمبر ١٩٨٠،٢ء، (مُحرففيل) پاکتان،لا بور،اداره فروغِ اردو\_
  - ۱۰ یوست سلیم چنتی ، پروفیسر، ۱۹۵۳ء، (باراؤل) "شرع پیام مشرق" پاکتان، لا مور، عشرت پیکنگ باوس ـ

\*\*\*

## ہندومت کے مقدس مقامات، علائم وشعائر اور شعرِ اقبال کی صورت گری

#### \* ڈاکٹرزیب النساء سرویا

Hindu holy places, Symbols and rituals and poetry of Iqbal took shape

#### Dr. zeb-un-Nisa Saroya

Hinduism belongs to the Indian subcontinent. There is no founder of this religion. Like other religions, in the beginning there is no figure or book that has a central position in its religious system, but with the passage of time, the followers of this religion have declared some figures and books as important and religious, social, economic, set literary and creative and aesthetic customs. Iqbal expressed his love for India in his poetry, praising Rama, Krishna Maharaj, Vishwamitra among the Hindu religious avatars. Similarly, he has also mentioned the holy places and religious symbols and rituals of Hindus. In this paper, the holy places and religious symbols and rituals of this religion are being researched and analyzed

ہندومت کاتعلق برصغیر پاک وہندسے ہے۔اس مذہب کا کوئی بانی نہیں۔نہ ہی دیگر مذاہب کی طرح آغاز میں کوئی ایسی شخصیت یا مختاب ملتی ہے جے اس کے مذہبی نظام میں مرکزی حیثیت حاصل ہولیکن وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ اس مذہب کے پیروکاروں نے کچھ شخصیات اور کتب کو اہم قرار دے لیا اور مذہبی ،سماجی ،معاشی ،اد بی

<del>\*\*\*</del>

اور تخلیقی و جمالیاتی رسوم طے کرلیں \_اقبال نے اپنے کلام میں ہندوستان سے مجبت کا اظہار کیا ہے، ہندومذ ہی او تارول میں سے رام، کرش مہاراج ، وشوا متر کو سراہا ہے \_الیسے ہی انھول نے ہندوؤل کے مقدس مقامات اور مذہبی علائم و شعائر کاذ کر بھی کیا ہے \_مقالہ ہذا میں اس مذہب کے مقدس مقامات اور مذہبی علائم وشعائر کا تحقیقی وتو شیحی جائز ولیاجارہا ہے \_

#### كليدى الفاظ: اقبال، مهندومت، مقدس مقامات، علائم، شعائر

ہندو دھرم یا ہندومت ایک وسیع تر اصطلاحِ مذہب ہے۔ بہمنیت کی اصطلاح بھی ہندومت کے لیے استعمال ہوتی ہے۔ یہ دنیا کے مذاہب میں قدیم ترین ہے۔(۱) اس کی روایات کاارتقا اور پیروی کی تاریخ زمانہ ماقبل از تاریخ تک پھیلی ہوئی ہے۔(۲)

ہندومذہب کابانی کوئی فردنہیں ۔ زرتشت ، موئی "اورعیسی گی مانند ہمیں کوئی الیی شخصیّت نہیں ملتی جس کو ہندوؤں کارہ نما قرار دیا جاسکے یا جس کو اس مذہبی نظام میں مرکزی اہمیّت حاصل ہو۔ اسی طرح ہندوؤں کی مذہبی متابوں کو بھی کسی شخصیّت کی جانب منسوب نہیں کیا جاسکا ۔ زمانہ ما بعد میں بعض ممتاز مذہبی اشخاص منظرِ عام پر آئے لیکن ہندومذہب کے ابتدائی مدارج پر لاشخصیّت کا ٹھیدلگا ہوا ہے ۔ محمد ظہر الدین صدیقی" اسلام اورمذاہبِ عالم کا تقابلی مطالعہ" میں کہتے ہیں:

"ہندوؤں کے مذہبی نظام کی تشکیل میں لا تعداد اشخاص کا حصّہ ہے۔اس لیے اس میں کوئی واحد عقیدہ، مذہبی قانون یار سوم و شعائر کی کوئی کی سانیت نہیں ملتی ۔عقائد کی گونا گوئی، طریق عبادت کے اختلافات اور معبود ول کی کمثرت کے باعث میہ مذہب ایک گنجان جنگل کی طرح معلوم ہوتا ہے جس میں ہزاروں راستے نکلتے ہول کی کوئر واستہ صاف اور سیدھانہ ہو۔"(۳)

عقیدہ اور مذہب کے اعتبار سے ہندو مذہب غیر معین مہم ، بے شکل اور مختلف پہلوؤں کا حامل ہے۔ اس میں ہر شخص اپنے مطلب کے مطابق ہر شے پاسکتا ہے۔ اس مذہب میں اعلیٰ ترین عقائد اور رسومات سے لے کراد نیٰ ترین عقائد اور رسومات تک شامل ہیں جوزیادہ تر حالتوں میں ایک دوسر سے سے متضاد اور مختلف ہیں۔ (۷) ہندو مذہب کی تعریف متعین کرتے ہوئے دیگر مذاہب کے پیرو کار ہی ایسا نکتہ نظر نہیں رکھتے بلکہ ہندوؤں کا انداز فکر بھی اسی طرح کا ہے، جو اہر لال نہر وہندومذہب کی تعریف درج ذیل الفاظ میں کرتے ہیں: "Hinduism, as a faith, is vague, amorphous, many-sided, all things to all men. It is hardly possible to define it, or indeed to say definitely whether it is a religion or not, in the usual sense of the word. in its present form, and even in the past, it embraces many beliefs and practices, from the highest to the lowest, often opposed to or contradicting each other. Its essential spirit seems to be to live and let live."(5)

ترجمہ: (ہندومت مذہب کی حیثیت سے ایک مہم اور متنوع شے ہے مختلف لوگوں کے ذہن میں اس کے مختلف تصوّر ہیں ۔ اس کی کو کی منطقی تعریف کرنا قطعاً ناممکن ہے ۔ اور یہ کہنا بھی مشکل ہے کہ جس معنی میں مذہب کالفظ متعمل ہے اس اعتبار سے یہمذہ ہب ہے بھی یا نہیں ۔ ہندومت کی جوشکل اب ہے، بلکہ جو پہلے سے چلی آرہی ہے، اس میں بہت سے اور پہنے اور پہنے اور بہت ہندوانہ عقائد واعمال شامل ہیں ۔ جن میں سے اکثر ایک دوسر سے سے ختلف اور متفاد ہیں ۔ ")

اس افتباس سے ظاہر ہے کہ ہندوؤں کے نزد یک بھی ان کا مذہب چیجیدہ اور متنوع شے ہے ۔ اس مذہب کے بارے میں ہرشخص کا کلی تصوّر دوسر سے سے جدا ہے ۔ پھر اس مذہب کے عقائد میں جو تضاد ملتا ہے اس کی بنیاد پر اس کی حتی تعریف کرناممکن دکھائی نہیں دیتا ۔

ایسے ہی خیالات کا اظہار مسلمان مفتر، شارح ومفکر سیدا بوالاعلی مودودی نے الجھاد فی الاسلام 'میں بھیا ہے، وہ لکھتے ہیں:

''اس مذہب پرگفتگو کرنے میں ایک شخص کو سب سے پہلے یہ شکل پیش آتی ہے کہ وہ کس چیز کو ہندومذہب قرار

دے ۔ ہندویت ان معنول میں کوئی مذہب ہی نہیں ہے جن میں عموماً یہ استعمال کیا جا تا ہے ۔ مذہب کے

لیے ضروری ہے کہ اس کا ایک مرکزی عقیدہ ہوجس پر اس کی بنیاد رکھی گئی ہو ۔ مگر ہندومذہب میں ہم کو ایسا

کوئی مرکزی عقیدہ نہیں ملتا مختلف طبقے اور گروہ جن کے عقائد، شعائر، عبادات اور کتب دینیہ ایک دوسر سے
سے بالکل جداہیں، اس میں شامل ہیں اور سب کے سب ہندو کہلاتے ہیں۔ "(۲)

ہندومذہب کی طرح لفظ ہندو کے نام کی ہیئت اور حقیقت کا تعین بھی نہیں ہوسکا۔ یہ لفظ سنگرت کی کئی کتاب میں استعمال نہیں ہوا۔ یہ فارس زبان کا لفظ ہے جس کے معنی ہندوستان کارہنے والا، ہند کا باشدہ یا ہندی کے ہیں، جو بت پرستی جائز سمجھتے ہیں۔ (2) یہ بھی کہا جاتا ہے کہ یہ یونانی لفظ انڈس (Indus) یا انڈو (Indo) یا سندھو سے نکلا ہے۔ مسلمان اس لفظ کو ان لوگوں کے لیے استعمال کرتے تھے جو دریائے سندھ کے مشرق میں رہتے تھے۔ رفتہ فتہ یہ لفظ ہندوستان کے باشدہ کا مفہوم دینے لگا۔ (۸)

اگریتصوّر کرلیاجائے کہ لغت کے اعتبار سے لفظ ہندو سے مراد صرف ہندو متانی ہے تو وہ مسلمان جوہندو متانی تو ہیں مگر ہندو کہلانے کے لیے تیار نہیں ہیں توالیبی صورت میں لفظ ہندو سے ہندو دھرم کی وضاحت کیوں کرممکن ہو سکتی ہے؟ سیدعلی بلگرامی' متمدّن ہند'' میں رقم طراز ہیں:

مذکورہ بالا بیان کےمطابق ہندووہ ہے جو چار ذاتوں میں سے سی ایک ذات برہمن، چھتری ویش یا شودر سے تعلق رکھتا ہواور ہندواندرسومات کا پیروکارہو یہ

اس میں کوئی شک نہیں کہ اب ہندومذہب کے پیروکاروں نے اپنی مذہبی ،سماجی ،معاشی ،اد نی اور تکیقی و جمالیاتی رسوم طے کرلی ہیں لیکن وہ پھر بھی مذہب کی تعریف سے گریز ال ہیں ۔''انسائیکلو پیڈیا بریٹینیکا'' ( Encyclopedia Britannica ) کے درج ذیل بیان سے بھی اس امر کی تائید ہوتی ہے:

"Hinduism constitutes a complex but largely continuous whole: and, because it covers the whole of life, it has religious, social, economic, literary, and artistic aspects. Hinduism thus resists a precise definition, but a common core of characteristics most Hindu share can be identified."(10)

ترجمہ: (ہندومذہب مختلف پیچیدہ مرکب اجزا پر مثقل ہے۔لیکن یہ اجزا عرصہ دراز سے دائمی حیثیت کے حامل بن چکے ہیں۔ کیوں کہ یہ پوری زندگی کا اعاطہ کرتا ہے۔اس لحاظ سے دیکھا جائے تو یہ مذہبی سماجی،معاثی،اد بی اورفی پہلوؤں کا اعاطہ کیے ہوئے ہے۔تاہم ہندومذہب ایک باضابطہ معین تعریف کی تجویز کی مخالفت کرتا ہے لیکن اس کے باوجو دہندوعمومی بنیادی خوبیاں رکھنے کی بنا پر بہجانے جاسکتے ہیں۔)

فرینکلن یسی ساؤتھ ورتھ (Franklin C. South Worth) مقالہ:" ہندومت' (Hinduism) میں لکھتے ہیں:

"Hinduism: is a religion professed by about 450 million people called

Hindus,.....Although Hinduism is a religion. It is much more. It includes not only theology but also social institutions, a legal traditions, vast body of varied mass of philosophy"(11)

ترجمہ: (ہندومت: یہ 450 ملین لوگوں کا مذہب ہے جو ہندو کہلاتے ہیں۔ اگر چہ ہندومت ایک مذہب ہے جو ہندو کہلاتے ہیں۔ اگر چہ ہندومت ایک مذہب ہے لیکن یہاس سے بڑھ کراور بھی بہت کچھ ہے۔ یہ نہ صرف ایک نظریہ ہے بلکہ اس میں سماجی ادارے، قانونی روایات اور قابل ذکر فلسفیا نہ عقائد موجود ہیں۔)

دراصل ہندو دھرم ہندوقو میئت کا نام ہے۔ ہندوؤں کا نظریہ ہے کہ جولوگ ہندومتان میں رہتے بتے ہیں، اس سرز مین کو اپنامقدّس وطن مجھتے ہیں اور اس کے ہر ہر ذرّ سے سے والہا نہ مجبّت کرتے ہیں ۔ ان میں مظاہر پرست، آریا اورغیر آریا، ماد ہ پرست، شویت پینداور موحد ہرایک شامل ہے، سب ہندو ہیں ۔

سِيْرِ حُمِر سعيد 'مذاهب عِالم كا تقابل مطالعه' ميں ہندومذہب کے متعلق لکھتے ہیں:

"ہندو دھرم کا اصلی معیار عقائد یا عبادات نہیں بلکہ تمدّنی اور سیاسی زندگی کی وہ قدریں ہیں جس کی بنیادیں آریا کی نسل کی برتری، ذات پات کی تقسیم، اور ماد روطن کی دیوانہ وارمجبّت پر قائم ہیں ۔ جب کوئی شخص خواہ وہ کسی عقیدہ یانسل کا ہوا گر بھارت کو اپنی غیر متزلزل عقیدت اور لافانی حبّ وطن کا مرکز تصوّر کر لے تو وہ ہندو ہے۔ اسی شدید جذبہ کا ہندو ستان کے قومی ترانے" بندے ماتر م' (اے مال! میں تیری پر متش کرتا ہوں) سے بھی اظہار ہوتا ہے۔" (۱۲)

عہدِ عاضر میں ہندوستان میں ایک تبدیلی آجگی ہے۔موجودہ ہندوؤں نے ویدول کو الہامی مذہبی محتب قرار دے لیا ہے اوروہ ان ویدول کو ہی ہندومذہب قرار دیتے ہیں۔اسی بنیادپرپروفیسرمحمذوازچودھری نے ''مطالعہَ مذاہب عالم'' میں ہندومذہب کی تعریف یول کی ہے:

"اصول واحکام کاوہ مجموعہ جس میں ویدول کے زمانہ سے آج تک سب مذہبی با تیں آجاتی ہیں۔"(۱۳) ہم جان بچکے ہیں کہ ہندو مذہب کی متعدد تعریفیں ملتی ہیں لیکن ان میں سے کوئی دو بھی فکری ومعنوی ہم آہنگی نہیں رکھتیں لہٰذاجب ہم اس مذہب کی کوئی حتمی تعریف متعین کرنے کی کو کششش کرتے ہیں تو نا کامی سے دو چار ہوتے ہیں ۔البنتہ مذکورہ بالا تعریفول سے درج ذیل پہلوا خذہوتے ہیں: ۔

ا۔ ہندومذہب کا کوئی بانی نہیں لیکن چند شخصیات کو اُوتار قرار دے کران کی تعلیمات کو مذہب قرار دے دیا

گیاہے اوران کی پیروی لازم قرار دی گئی ہے۔

۲ اس کے عقائدغیر واضح اور متضادییں ۔

سا ۔ سمحسی بھی مذہب کا پیرو کاربلاروک ٹوک ہندومذہب اختیار کرسکتا ہے ۔

۴۔ ہندومذہب کا پیروکارا پنی مرضی سے من پیندر سوم کا انتخاب کرسکتا ہے اور جب چاہے انھیں ترک بھی کرسکتا ہے۔

۵۔ وطن سے محبّت کو ہندو مذہب کا حصّہ قرار دیا گیاہے۔

۲۔ ہندومذہب میں ذات پات کے نظام کومرکزی حیثیت حاصل ہے۔

ہندومذہب کے مذکورہ بالا خصائص کو مدِنظر رکھ کرذیل میں ہندومذہب کے مقدس مقامات اورمذہبی علائم وشعار تحقیقی و تنقیدی اور توضیحی جائز ، پیش کیا جاتا ہے۔

ہندوؤں کے کئی مقدّس مقامات میں جن میں سے چندایک کاذ کرعلامہا قبال نے اپنے کلام میں کیا ہے۔ ذیل میں ان کاجائز وپیش کیاجا تاہے۔

#### بت،بت کده اورمندر:

کہتے ہیں کہ ابتدا میں ہندومذہب میں خبت تھے اور خبی مندر۔ (۱۲) چھٹی صدی۔ قرے۔ میں جین اور بدھ مذہب وجود میں آئے۔ ان دونوں مذاہب کے بانیوں نے خدا کے متعلق سکوت اختیار کیا تھا۔ خدا کا کوئی واضح تخیل خین کرنے کا نتیجہ یہ ہوا کہ خود انھیں ہی خدا مان لیا گیا۔ گوتم بدھ اور مہا ہیر کے قوی ہیکل بت بنا لیے گئے اور پوج بانے لگے ۔ فالباً فاری زبان کا لفظ 'بت' بدھ ہی کی بگوی ہوئی صورت ہے۔ ان کی دیکھا دیکھی ہندوؤں نے ہزاروں بانے لگے ۔ فالباً فاری زبان کا لفظ 'بت' بدھ ہی کی بگوی ہوئی صورت ہے۔ ان کی دیکھا دیکھی ہندوؤں نے ہزاروں کی تعداد میں اپنے معبود وال کی مورتیال بنا کران کی پرسش شروع کردی۔ (۱۵) دیوتاؤں کی شیہ ہیں بنانے کے لیے تمام مذہبی کتت دیکھی گئیں اور دیوتاؤں کی صفات کو سامنے رکھ کرشیہہ سازی کی گئی مثلاً گیتا میں خدا کو 'وثوتو گھم'' یعنی سبطر ف منہ کرنے والا کہا گیا ہے۔ اس کے پیش نظر برہما کا بت یوں بنایا گیا کہ انسان کے جسم پر بجائے ایک کے وارس طرف دیکھورہے ہوں لیکن اس کا مطلب یہ نہیں کہ واقعی کسی ایسی چارس والی ہستی کا وجو دہے بلکہ عالم کی دیا تھی بنائے گئے جس سے مقصود معبود کی قوت بیات کے مذا کے عالم کل ہونے کا اسی طرح دیگر دیوتاؤں کی تشیہ ہیں بنانے کے لیے بھی کافی قیاس آرائی سے کام لیا گیا۔

آزادسلهری اپنی کتاب منداهب عالم الکھتے ہیں:

''ہمیں یہ ماننا پڑے گا کہ اگر ہت پرستی نہ ہوتی تو ہندوستان میں سنگ تراشی ونقاشی اس قدرتر قی نہ کر سکتے۔ پورپ کو اپنے ''Venus of Milo'' کے مجمعے پر ناز ہے لیکن ہندوستان کے قدیم مندروں میں نہ معلوم ایسے کتنے بلکہ اس سے بھی کہیں خوب صورت مجمعے اور تیبہیں موجود ہیں۔''(۱۲)

ہندو بت پرستی میں ساری دُنیا میں بازی لے گئے ہیں۔ دنیا میں سب سے زیادہ بت، بت کدے اور مندر ہندوستان میں ہیں۔مندروں کی وجہ سے تئی مقدّس شہر بھی آباد ہوئے ہیں۔( ۱۷ )

کلام اقبال میں ہندوؤں کی مذہبی عبادت گاہوں کاذ کرملتا ہے۔علامہ اقبال بت، بتکدہ اورمندروغیرہ کی تلمیحات کواصلی ومبازی مفہوم میں لائے ہیں،' با نگ درا''کی غزل کادرج ذیل شعر ملاحظہ کیجیے:

ہے عاشقی میں رسم الگ سب سے بلیٹھنا بنت خانہ بھی، حرم بھی، کلیسا بھی چھوڑ دے(۱۸) اقبال' با نگ درا'' کی نظم' ہلال عید'' میں گویا ہیں:

دیکھ مسجد میں شکستِ رشتہ کسپیج شیخ بت کدے میں بڑمن کی پختہ زُ ناری بھی دیکھ(۱۹) ''پیام مشرق''کی ایک غرل میں کہتے ہیں کہ ماثق حقیقی کے لیے کعبروبت غاندایک ہیں:

فرقے نہ نہد عاشق در کعبہ و بت خانہ این جلوتِ جانانہ، آن خَلوتِ جانانہ (۲۰) ترجمہ : (اہل عثق کعبدوبت خانہ میں کوئی فرق نہیں رکھتے۔وہ کہتے ہیں، یہاں مجبوب جلوت میں ہے وہاں خلوت میں۔)

اقبال کے خیال میں بت پرتی کے بھی آداب مقرر ہیں ۔ بتوں کاطواف کرنااورز ٹار باندھنا کافی نہیں ہے۔ وہ'' پیام مشرق'' میں ایک اور مقام پر کہتے ہیں :

نه هر که طوفِ بتی کرو بست زنّاری صنم پرستی و آدابِ کافری داند(۲۱) ترجمه : (ضروری نبین که بتول کاطواف کرنے والا اورزئار باندھنے والا ہرشخص بت پرستی اور کافری کے آداب جانتا ہو۔ )

اقبال کہتے ہیں کو مختلف مذاہب کے پیروکار دل کوخوش رکھنے کے لیے سوطریقے بدلتے ہیں لیکن اٹھیں دلی سکون اور روحانی خوثی مٹیسر نہیں ۔ و، 'زبورعجم' کی ایک غزل میں اس طرف اثارہ کرتے ہوئے کہتے ہیں:

مسجد و میخانه و دیر و کلیسا گیشت صدفسون از بهرِ دلی بستندو دل خوشنو دنی!(۲۲) ترجمه: (مسجداورمیخانهاوردیراورکلیمااورمعبدِ یهود،لوگ دل *وخوش رکھنے کی فاطر موطر پیقے افتیار کرتے ہیں،*دل

پیر بھی خوش نہیں ہوتا ہے)

اقبال' مے باقی'' کی غزل کے ایک شعر میں یہ پیغام دیتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ سے دل لگانا چاہیے۔ بت کدہ کے درواز بے پرماتھار گڑنادرست نہیں۔ (۲۳)

غیرالله کی غلامی سے نجات دل کی بدولت ممکن ہے۔اس کیے اقبال نے 'پیام مشرق' میں 'لالۃ طور' کی رباعی نمبر ۳۰ میں دل پیدا کرنے پرزور دیاہے:

کنشت و مسجد و بتخانه و دیر جز این مشتِ گِلی پیدا نه کردی (۲۳ خرحکم غیر نتوان جز به دل رست تو ای غافل دل پیدا نه کردی (۲۳ کر جرم در این خافل دل پیدا کیا ہے جو مرف مُحی بحرفاک ہے۔

غیراللہ کی غلامی سے صرف دل کے ذریعے رہائی حاصل کی جاسکتی ہے مگراے غافل! تو نے اپنے اندر دل ہی پیدانہیں کیا۔ )

اقبال نے بت، بت تراشی اور بت گری سے تعلق اپنے تصورات کی وضاحت بھی کی ہے۔ مثلاً عقل بت پرست و بت گرہے۔ و،'اسرارِخودی'' میں 'اندر ز میر نجات نقشبند المعروف به باباے صحرائی......'' میں کہتے ہیں:

دانشِ حاضرِ حجابِ اکبر است بُت پرست و بُت فروش و بُت گراست (۲۵) ترجمہ : (عقلِ عاضر بہت بڑا پر دہ ہے۔ یہ بت پرست، بت فروش اور بت گرہے۔)

استعارةً محبوب وبت كها بے نظم' جواب شكو،' ميں كہتے ہيں:

مثل انجم اُفق قوم په روثن بھی ہوئے بُتِ ہندی کی مُجبّت میں بڑمن بھی ہوئے (۲۹) نظم' ساقی نامہ' میں دنیا کو'بت خانۂ مششش جہات' کہہ کر پکاراہے:

یہ عالم یہ بتخانۂ کشش جہات اسی نے تراثا ہے یہ سومنات(۲۷)
اقبال کے نزدیک عبادت گاہیں محترم ہیں۔ بت کدہ میں خدا جلوت میں ہوتا ہے تو کعبہ میں "خلوت "میں۔ وہ تمام مذاہب کے بیروکاروں کویہ بیغام دیتے ہیں کہ وہ اسپنے اندر"دل" پیدا کریں۔ دل خدا کا گھر ہے اور

ا قبال کی شاعری میں 'دل' عثق سے عبارت ہے۔لہذا ہم کہہ سکتے ہیں کدا قبال تمام بنی نوع انسان کویہ پیغام دیتے ہیں کہ' غفلت کوترک کرکے' دل' کے ذریعے خدا تک رسائی حاصل کی جاسکتی ہے۔

#### تىرىق:

ہندوؤں کے بعض مقدس مقام (۲۸) یا زیارت گایں (۲۹) تیر تھ کہلاتی ہیں۔ ہند میں سب سے مشہور تیر تھ کی جگہ جگنا تھ ہے، جس کو'' پوری'' بھی کہتے ہیں۔ بداڑیسہ کے ساحل پر واقع ہے۔ ہند میں اور بھی بہت سے تیر تھ کے مقام ہیں کیکن ان میں کوئی اتنا متبرک نہیں جتنے بنازس اور جگنا تھ ۔ گنگا کے کنار مے منبع سے لے کر دھانوں تک متبرک سمجھے جاتے ہیں ۔ اور ہزاروں زائرین دور دور سے اس ندی کی پر متش کو آتے ہیں ۔ اس متبرک ندی کا پانی دور دور تک جاتا ہے اور بعض متمول را جا گنگا کے یانی سے منہ دھوتے ہیں ۔ (۳۰)

ہندوؤں کا عقیدہ ہے کہ گنگا کے پائیزہ پانی میں نہانے سے سابقہ، موجودہ اور آئندہ کے تمام گناہ دھل جاتے ہیں اور میں۔(۳۱) یہ بھی کہا جاتا ہے کہاس کی مقدس کہانی کو عقیدت سے سننے یا پڑھنے والوں کے گناہ دھل جاتے ہیں اور نیکی، طاقت اور جوش وخروش عطا ہوتا ہے۔(۳۲)

گنگا کے متعلق ہندوؤں کا خیال ہے کہ گنگا آسمان سے اُتری ہے نے 'رامائن' میں ہے، وشوامتر نے شہزاد ول سے کہا: ''سورج ڈوب رہا ہے، آؤ گنگا کے پانیوں میں شام کی عبادت کریں جسے تمھارے اجداد اس دنیا میں لائے تھے''۔ (۳۳س)

علامہ اقبال نے ہندوؤں کے اس عقیدہ کو کہ گنگا آسمان سے اتری ہے' اسرار خودی'' کے مکالمہ'' گنگاوہمالۂ'
میں بیان کیا ہے ۔ اقبال'' حکامت شخ و برہمن'' کے ساتھ ہی گنگاوہمالہ کے درمیان ایک مکالمہ چھیڑد سیتے ہیں ۔ ایک روز
آب گنگا نے ہاتھ بڑھا کر ہمالہ کا دامن پہڑ کر کہا! بے شک روز ازل سے تیرے سرپر برف کا تاج دھرا ہے۔ دریا
تیرے قدموں میں بل کھا کھا کر تیری عظمت کے گیت گاتے ہیں اور قدرت نے تجھے آسمان کا ہمراز بنایا ہے مگر اس
بندی اور تمکین و وقارسے کیا عاصل؟ جب کہ تیرے پاؤں میں چلنے کی سکت نہیں ۔ زندگی چلنے اور سلسل چلنے کانام ہے اور
تواس لذت و نعمت سے محروم ہے۔

ہمالداس طعنے سے عضبناک ہو گیااور کہنے لگا، تیر اخرام ناز تیری موت کاسامان ہے جو کو ئی اپنے مقام پر نہیں رہ سکتا، وہ فنا کے لائق ہے ۔ تواسینے بہاؤ اور خرام پر نازال ہے، پیچن تیری نادانی ہے تو جو آسمان کے بطن سے پیدا ہوئی ہے۔ تجھ سے بہتر وہ ساحل ہے جواپنی جگہ پر قائم ہے لیکن جبتم اپنی ہمتی کوسمندر کی نذر کر دیتے ہوتو تھارا وجود مٹ جاتا ہے یتم مجھے بے حاصلی کاطعنہ دیتے ہو۔ یہ نہیں دیکھتے کہ ستارے میری چوٹیوں کے سامنے سجدہ ریز ہیں میں نے خود کومکسل آگ میں جلایا تو میرے اندر تعل والماس نے جنم لیا۔ یادرکھوزندگی بہہ جانے کی بجائے پیاڑ کی طرح خود کو قائم رکھنے میں ہے:

از مقامِ خود نداری اگهی بر زیانِ خویش نازی، ابلهی! ای ز بطنِ چرخ گردان زاده از تو بهتر ساحلِ افتادهٔ هستئ خود نذر قلزم ساختی پیشِ رهزن نقدِ جان انداختی قرنها بگذشت و من پا در گلم تو گمان داری که دور از منزلم هستئ تو بی نشان در قلزم است ذروهٔ من سجده گاهِ انجم است قطرهٔ؟ خود را بپای خود مریز در تلاطم کوش و باقلزم ستیز کمتر از موجی شمارد خویش را پیشِ پائی توگداز خویش را (۳۳) ترجمه: (تواییخمقام سے آگاه نمین توقی برجواییخ نقصان پرفخ کرتی ہے۔

تو جوآسمان کے بدن سے جنم لیتی ہے تجھ سے وہ ساحل بہتر ہے جواپیغ مقام پر قائم ہے۔ تو نے اپنی ہستی سمندر کی نذر کر دی ہے اور اپناسر مایہ جان خود ، می رہزن کو پیش کردیا ہے۔ صدیال گزرگئیں اور میں ایک جگہ پاؤل جمائے کھڑا ہوں تو سمجھتی ہے کہ میں منزل سے دور پڑا ہوں۔ تیری ہستی سمندر میں جا کر بے نشان ہوجاتی ہے اور میری چوٹی پر شار سے بھی سجدہ کرتے ہیں۔

ا گرتو قطره ہےتو خو د کو اپنے پاؤل میں گرا متلاقم ہو جااور سمندر سے لڑجا۔

سمندرخود کوموج سےکمتر سمجھےاورخود کو تیرے پاؤں میں ڈال دے۔ )

اقبال نے اس نظم کے حواثی میں 'اے زبطن چرخ گردال زاد ہَ' کی ذیل میں اہلِ ہنود کے عقیدہ کو بیان کیا ہے کہ دو دِگنگا کا سرچشمہ آسمان ہے۔ (۳۵)

اقبال نے اس حکایت میں اہلِ ہنود کے مذہبی عقیدہ کو بیان کرنے کے ساتھ ساتھ ایسے فکر فِلک پیمااور ایسے ذوق ِخرام کےخوفنا ک اثرات کے بارے میں بھی بتایا ہے جوظاہراً عظمت وحرکت کے حامل ہونے کے باوجود خودی کی حفاظت نہیں کرسکتے اوروہ اس لاپرواہی کی وجہ سے فر داور قوم کواپنی خاص اور تواناروایات سے علیحدہ کر دیستے میں حالاں کہ ہی ان کی بقا کاسامان میں ۔ (۳۷)

دُ اكثر عبدالشكوراحن 'اقبال كي فارسي شاعري كا تنقيدي جائزه' ميس لكھتے ہيں:

''حکایت شیخ و برہمن' اور مکالمہ گنگاو ہمالہ ..... دونوں کے ذریعے ثاعراس حقیقت کو آشکار کرنا چاہتا ہے کہ کسی قوم کی زندگی کا تسلس مخصوص ملّی روایات کی پابندی ہے ممکن ہوتا ہے۔'' (۳۷)

یعنی کہنے کامقصدیہ ہے کہ روایات کی پیروی سے ہی ہم حواد ثِ روز گار سے بالاتر مجفوظ اور شانِ دوام کے حامل بن سکتے ہیں ۔

"بانگ درا" میں ایک نظم" صدائے درد" ہے۔اس میں اقبال نے باہمی نفرتوں پر دکھ کا اظہار کیا ہے۔اس نظم کا انداز خطابیہ ہے۔اقبال نے آب گنگا کو مخاطب کیا ہے اور اس کی لہروں سے التجا کی ہے کہ اسے ڈبو دیں تا کہ ہم وطنوں کے نفاق کے دکھ کا احساس مٹ جائے، وہ گویا ہیں:

جل رہا ہوں کل نہیں پڑتی مجھے ہاں ڈبو دے اے محیط آب گئا تو مجھے میں رہا ہوں اپنی قیامت کی نفاق انگیز ہے وصل کیں، یاں تواک قُرب فراق آمیز ہے۔ اس نظم منتوی ''پس چہ باید کردا ہے اقوام شرق' میں ایک نظم بعنوان ' اشکے چند برافتراقِ ہندیاں' ہے۔اس نظم میں شاعر نے اہلِ ہند کی نلا می، عقل و فراست سے محرومی اور مجنت کے فقدان پرغم کا اظہار کیا ہے۔ ان کے دل میں ہوک اٹھی ہے کہ مشرق و مغرب سب آزاد ہیں مگر ہم غلامی کے بندھنوں میں بندھے ہوئے ہیں۔ وہ دوسرے کی رضا پر جینی کو مرگِ جاود ال جانے ہیں۔ ایسی موت جو روح کی گہرائیوں سے آٹھی ہے جس پر ختو کوئی غم کھا تا ہے اور نہ کوئی آنو بہا تا ہے فطرت اس قو م کوجس کا دل لذت آرز و سے لبریز نہیں ہوتا اس نے ہمٹا ڈالتی ہے۔ اس کے بعد شاعر نے اپنی ملت کو ہم لحظ آب وگل کی فکر کی بجائے حضور حق سے ایسا زندہ دل طلب کرنے کی نصیحت کی ہے جو خود نگر و خدامت بھی ہو۔ اس کے بعد اقبال نے وجو انوں کوئی الیے زندہ دل شخص کا دامن تھا منے کی تلقین کی ہے جو انھیں غلامی ہو جات دلا کر آز ادانہ فضا میں سانس لینے میں مدد کرے مثنوی کے اس جے میں اقبال نے جتی گفتگو کی ہے، وہ ہمالہ انک اور گذا سے خاطب ہو کر کی ہے، ملاظہ کیکیے:

ای هماله! ای اطک! ای رود گنگ زیستن تا کی چنان بی آب و رنگ؟

کس نداند! جلوهٔ آب از سراب انقلاب! ای جوان دامانِ او محکم بگیر در غلامی زادهٔ، آزاد میر (۳۹) ترجمه : (اے ہمالہ! اے ائک! اے گنگا! یہ بے آب ورنگ زندگی کب تک؟ بوڑ صول میں فراست نہیں ۔ نوجوان مجبّت ہے تھی ہیں۔

کوئی شخص سراب اور جلو ہ آب کے درمیان فرق نہیں کرتا۔ انقلاب! اے انقلاب اے انقلاب ا

اے جوال! ایسے صاحب دل کا دامن مضبوطی سے پکڑ لے اور غلامی میں پیدا ہونے کے باوجود آزادی کی موت یالے۔ )

علامها قبال نے ہندوؤں کے مقدس تیرتھوں کو مخاطب کر کے انھیں ہندو متانیوں کے کر دار کی کجیاں بتائی میں:

ا ۔ ہندوستانیوں کی زندگی ہے آب ورنگ ہے یعنی وہ ہے عمل ہیں ۔

۲ یزرگول او عمر رسیده افراد میں فراست نہیں رہی ہے

سایہ دل الفت ومجبّت سے نہی ہیں۔

۳ ۔ اصل اورنقل یعنی غلط اور درست میں امتیاز کرنے کے قابل نہیں رہے۔

ے۔ یہ صورتِ عال انقلاب کی متقاضی ہے۔اس تبدیلی کے لیے کسی صاحب دل سے وابتگی ضروری ہے تا کہ وہ غلامی سے چیٹکا دایا کر آز ادفضا میں جبینا مرنا سیکھیں۔

مقدّس مقامات سے تخاطب کے ذریعے درحقیقت اقبال ہندوستانیوں کومتو جہ کر کے یہ پیغام دینا چاہتے ہیں کہتمام اہلِ وطن کسی محب وطن لیڈر کی رہنمائی میں اپناا پنافرض پہچانیں اور اپنااپنا کر دارا دا کر کے غیر کی غلامی سے آزاد ہو جائیں ۔

#### ناقوس:

ناقوس عربی زبان کالفظ ہے،اس کے معنی سکھ کے ہیں۔ ہندو پوجا کرتے وقت اسے بت کدہ میں بجاتے ہیں۔ ہندو پوجا کرتے وقت اسے بت کدہ میں بجاتے ہیں۔ (۴۰) ناقوس کا استعمال بڑمنی مذہب کے بیروکار کرتے ہیں، جب کہ بدھ مندروں میں ہندو گھنٹے کا استعمال کرتے ہیں۔ (۴۱)

علامها قبال نے کئی نظموں میں' ناقوس'' کاذ کر کیاہے نظم'' نیا شوالہ'اس دور سے تعلق رکھتی ہے جس میں اقبال

دوئی اورومدت **قومی کے ا**ختلا فات کوختم کر کے ایک ایسانیا نظام زندگی عمل میں لانے کے تمنی ہیں،جس کی بنیاد مجبّت پر ہو۔اس نظم میں وہ گویا ہیں:

مندر میں ہو بلانا جس دم پجاریوں کو آوازہ اذال کو ناقوس میں چھپا دیں(۲۳)

اقبال کی خواہش ہے کہ ہندومسلمان مذہبی اختلافات بھلادیں۔اس کااظہاراس شعر میں ہوا ہے۔اقبال

کہتے ہیں کہ ایساوقت آجائے کہ پجاریوں کو مندر میں بلانے کے لیے" آوازہ اذان" کو" ناقوس" میں چھپادیں۔ایسااسی
صورت میں ممکن ہے جب دھرموں کے بھیڑوں کو نظر انداز کردیا جائے۔سب سلح سے رہیں اور اپنی مذہبی رسوم کو
آزاداندادا کریں، و نظم" دربار بہاول پور" میں کہتے ہیں:

صلح ہو ایسی، گلے مل جائیں ناقوس و اذال ساتھ مسجد کے رکھے بت خانۃ آزر زمیں (۳۳)

علامہ اقبال نے ظفر 'نمودِ جبی' میں ناقوس کی آواز بلند ہونے کے اوقات میں سے ایک وقت کاذکر ہے اور
وہ ہے وقتِ جبی ۔ اقبال نے اس نظم میں طلوع سحر کا منظر دکھایا ہے ۔ وہ کہتے ہیں کہ جبی کے وقت ناقوس اور مؤذن کی
اذان کی آواز بیک وقت بلند ہوتی ہے:

ہے تو دامانِ بادِ اختلاط انگیز مجع شورشِ ناقوس، آوازِ اذال سے ہمکنار جاگے کوئل کی اذال سے طائرانِ نغمہ سنج ہم ترقم ریز قانونِ سحَر کا تار تار (۳۳) یعنی یدکہ سے کوئل کی اذال سے طائرانِ نغمہ سنج کے وقت مندرول سے ناقوس کی صدائیں بلندہورہی ہیں مسجدول سے اذان کی آواز یں آرہی ہیں۔ یہنے کی ملاپ بڑھانے والی ہوا کا نتیجہ ہے۔ نغمے گانے والے پر ندھے کوئل کی کوک من کرجاگ اُٹھے ہیں۔ شبح کے ساز کاہر تارراگ الاپ رہا ہے۔ (۳۵) اور یدراگ توحید کا ہے۔ جب مقصود خدا ہے تواختلا فات کیول کر ہیں؟ سب کو چاہیے کہ مذہبی اختلا فات کو بھلا کر اسی خدائے واحد کی حمد و شاا سپنے اسپنے انداز میں کریں اور مل مُل کر مجبت سے رہیں۔

قثفة:

فارسی زبان کے لفظ 'قشق' سے مراد صندل یا زعفران کے دونشانات یا وہ ٹیکا یا تلک ہے جو ہندو ماتھے پر لگاتے ہیں۔(۳۲)ایک قسم کی سفید ٹی ہے جسے گو پی چندن کہتے ہیں۔وشنو کے پیروکار ماتھے کے علاوہ اپنے بدن پر چھایا مارتے ہیں۔اسی کانام قشقہ یا تلک ہے۔دوار کا گو پی چندن سب سے زیادہ پاک اور اچھا سمجھا جاتا ہے۔وشنولوگ دواش ا نگ یعنی ایپنے جسم کے بارہ حصول پر تلک دھارن کرتے ہیں ۔وہ بارہ جگہ پیشانی ،گلا، بایاں باز و، داہنا بازو، سینہ، ناف،بایاں پہلو، داہنا پہلو،بائیں کان کانچلاحصّہ، داہنے کان کانچلاحصّہ،سر کا پیچاور پیٹھ میں ۔

ہندوفرق کے تلک اور تلک لگانے کے انداز جدااجدا ہیں مثلاً سری و شنولوگ ناک کی جڑسے لے کربال
تک پیٹانی کے درمیان دوسیر کی گئیریں کھینچتے ہیں۔ پھر دونوں بھنوؤں کے درمیان میں اور ایک تیسری لکیر کھینچ کر
مذکورہ بالا دونوں لکیروں کی جڑملادیتے ہیں۔ آخر کارایک قسم کے پیلے یالال رنگ کے چورہ سے جسے رولی کہتے ہیں
ان دونوں لکیروں کا خالی حصنہ بھر دیتے ہیں۔ اس قسم کے تلک کو او دھ پنڈرہ یعنی کھڑی لئیر کہتے ہیں۔ علاوہ اس پیٹانی
کے نقشہ کے وہ کوگ سینہ اور دونوں بازوؤں پرگولی چندن سے سکھ چکر، گدااور پدم کی تصویر کھینچتے ہیں۔ وہ ان کے بیج بی میں ایک ایک لال لئیر نقش کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ وہ لکیر خود کشمی جی ہے۔ اکثر کے پاس ان جگہوں میں تلک کھینچنے کی
میں ایک ایک لال لئیرنش کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ وہ لکیر خود کشمی جی ہے۔ اکثر کے پاس ان جگہوں میں تلک کھینچنے کی
سہولت کے لیے کئری یا کئی دھات کی بنی ہوئی مہر یں ہوتی ہیں۔ بعض اوقات وہ دھات کی بنی ہوئی مہروں کو آگ
میں تیا کر ان سے اپنے جسم پر پئے نشان بھی کر لیتے ہیں۔ (۲۰۷) قشقہ لگانے کی رسم ہندو دھرم کے شعائر میں سے
میں تیا کر ان سے اپنے جسم پر پئے نشان بھی کر لیتے ہیں۔ (۲۰۷) قشقہ لگانے کی رسم ہندو دھرم کے شعائر میں سے

علامدا قبال نے 'پیامِ مشرق' کی غول کے ایک شعر میں' قشقہ' کی رسم کاذ کر کیا ہے۔وہ اسے استعارۃً لائے ہیں، کہتے میں:

دلِ ما قشقه زد و برهمنی کرد ولی آن چنان کرد که شایسته زنارش نیست! (۳۸) ترجمه : (میرے دل نے قشقه لگایا اور بریمنی افتیار کی ۔ وہ کچھ کیا جوز نار کی ثان کے مطابق نہیں ہے۔)

علامہ اقبال نے مذکورہ بالا شعریاں ہندو دھرم کے شعائر میں سے ایک اہم رسم کی طرف اشارہ کیا ہے لیکن اس شعر میں لطیف فوتیہ ہے کہ دل قشقہ لگا کر بہمن ہوگیا لیکن بیسب رسماً ہی تھا۔ لطف تو تب تھا کہ دل کی اتھاہ گہرائیوں سے مذہب کو قبول کر کے اس کا سچا پیرو کار بنا جاتا اور تلک کے شایانِ شان افعال و امور سر انجام دیے جاتے لیکن افوس کر دار سے مذہب کا سخیا ظہار نہیں ہوا۔ بیسب مذہب کی بدنامی کا باعث ہے ۔ لازم ہے کہ پیروکار مذہبی رسوم کو دل کی گہرائیوں سے سر انجام دیں۔

ز ځار:

''زنار'' سے مراد وہ دھا گایا ڈوری جو ہندو گلے سے بغل کے بنیجے تک ڈالتے ہیں ۔جنیئو، وہ دھا گایا زنجیر جو،

عیمائی، مجوسی اور یہودی کمر میں باندھتے ہیں۔ (۴۹)

لفظ 'زنار' زنارا کی صورت میں آرامی زبان میں ملتا ہے۔ سریانی میں پیلفظ اتنا ہی قدیم ہے جتنا کہ افرائیم (Ephreme) یاس کے معنی وہ کمر بند جو را ہب لوگ باند صحتے ہیں ۔ صاف ظاہر ہے کہ پیلفظ یونانی لفظ 'زونی'' سے مثنق ہے ۔ متندع بی میں اس کامطلب وہ ڈوری ہے جو ذعی یعنی عیسائی، یہودی اور آتش پرست پہنتے ہیں۔

جدیدعر بی زبان میں زئار بالوں کے ان کچھوں (زلفوں الٹوں) کو کہتے ہیں جو یہودی سر کے اطراف بڑھا لیتے ہیں۔فارسی میں برہمنوں کے متبرک دھاگے کو اورصوفیا نہ ثاعری میں (مجازاً) ان فرائض کو کہتے ہیں جوشریعت کی جانب سے عائد ہوتے ہیں۔(۵۰)

جنیو پہنانے کارواج قدیم ایرانیوں کے یہاں بھی تھا۔افلب کمان یہ ہے کہاس رسم کی ابتدااس وقت ہوئی ہوگی جب آریدایران میں آباد تھے ممکن ہے یہاس سے بھی پرانی ہو۔(۵۱)''دبتانِ مذاہب'' میں ہے کہ فاص عمر میں لڑکے کی کمر پرایک ڈوری باندھی جاتی ہے جے سوتر کہتے ہیں اوراس عمل کومونجی کہتے ہیں۔ یہ ڈوری در بھر، گھاس اور یوبیت''
یوبریج کی چھال سے بنی ہوتی ہے۔ تیسر بے روزلڑ کے کی گردن میں زنار باندھا جاتا ہے۔اس رسم کو'' میکیون پوبیت''
کہتے ہیں۔(۵۲)

ہندو دھرم کے مطابی بلوغت کے آغاز کا ثبوت ہی یہ ہوتا ہے کہ مذہب کے پیروکارکو زنار پہنا دیتے ہیں اور تقریب منعقد کرتے ہیں۔ پنڈت آکر خاص خاص منتر پڑھتا ہے۔ (۵۳) یہ رسم ہندومذہب میں لڑکوں کے لیے سب سے اہم ہے۔ (۵۳) قیام تمل یا روز ولادت سے آٹھویں، گیارھویں یا بارھویں سال بہ ترتیب سلسلہ بہمن، گھارھویں یا بارھویں سال بہ ترتیب سلسلہ بہمن، کھشتری اورویش کا جنیو کرنا چاہیے، جس کا جنیو نہ ہووہ شود رکہلائے گا۔ (۵۵) بہمن کو کچاس کا جنیو کہ من کو کوئ کا، ویش کو جھیڑے کے بالوں کا بہننا چاہیے ۔ سوکس طرح کہ تگنا کر کے پھر تگنا کرنا۔ (۵۲) بہمن اگر جنیویاز نار بائیں کندھے پر دکھے تو آئیتی، دائیں پر رکھے تو پر اجیں اور گلے میں رکھے تو بینی کہلاتا ہے۔ (۵۷)

علامہ اقبال اپنے کلام میں''زیّار'' کوحقیقی ومجازی مفہوم میں لائے ہیں ۔''اسرارِخودی'' میں''حکایت شیخ و برتمن ومکالمہ گنگاوہمالۂ' میں اسےاصل مفہوم میں بیان کہاہے:

من نه گویم از بتان بیزار شو کافری؟ شائسته زنّار شو (۵۸) ترجمه: (یمن نبین کهتا که بتول سے بیزار موجا یول که توکال بنا یا که این کهتا که بنا در مین نبین کهتا که بنا در مین نبین کهتا که بنا در مین نبین کهتا که بنا در مین که با در مین که بنا در مین که بنا در مین که با در مین که ب

"پيام مشرق" من مئے باقی "کی ایک غرل میں گویاہیں:

نه هر که طوفِ بُتی کرد و بست زنّاری صنم پرستی و آدابِ کافری داند(۵۹)

ترجمہ: (ضروری نہیں کہ جوز نارباندھ کربت کے گرد پھرے،وہ منم پرستی اور کافری کے آداب جانتا ہو۔)

کہنے کا مطلب یہ ہے کہ مذہب کی ظاہری رسوم کی پابندی اس امر کی علامت ہر گزنہیں ہے کہ اس مذہب کا پیرو کارمذہب کی حقیقی روح سے بھی آشنا ہو گا۔

حقیقی منہوم کو واضح کرنے کے ساتھ ساتھ اقبال نے"زیار پوٹی" سے مراد وہ دلی وابتگی لی ہے جو انسان کو مختلف قسم کے ذہنی و مادی بتول سے ہوتی ہے۔ (۲۰) دنیا کے طالبول کو"زیاریان" کہا ہے اور واضح کیا ہے کہ "زیاری" یعنی طالبِ دنیار سوا ہوتا ہے۔"ز بویجم" حسنہ اوّل کی غرل نمبر الا کے ایک شعر میں اس کا اظہار یول کیا ہے: هنگامه راکھ بست دریں دیر دیر پای؟ زناریانِ او همه نالنده هم چونای! (۱۱) ترجمہ: (اس دیر دیریا (دنیا) میں کس نے ہنگامہ بریا کردیا ہے کہ اس کے طالب پجاری آہ وفغال میں مصروف

سے مسلمانوں کی شخصی خرابیوں کی طرف اشارے کرنے کے لیے'' زئار بند''' زئار باش'''' زئار دار، زئار ثؤ' کی تراکیب تراثی میں اورمسلمانوں کو اس زئار کو توڑ کرمسلکِ عثق اختیار کرنے پر زور دیا ہے۔وہ'' جاوید نامہ'' میں''تمہیدِ زمینی'' کی ایک

بر مکان و بر زمان اسوار شو فارغ از پیچاکِ این زنّار شو (۱۲) ترجمه : (زمان ومکان پرسوار جو کراس پر حکمران جو جاؤ۔)

''ز بورعِم'' کی ظف' بندگی نام'' میں' ز نار بند' کی تر کیب غلامی کے لیے لائے ہیں:

غزل میں کہتے ہیں:

از غلامی مردِ حق زنّار بند از غلامی گوهرش نا ارجمند(۱۳) ترجمه: (غلامی کی وجه صردِ ق زنّار بند موجاتا ہے یعنی کفار کی سی زندگی گزار نے پرمجبور ہوجاتا ہے اورغلامی سے اس کا گوہر ناار جمندرہ جاتا ہے۔)

''ضربِ کلیم' کی غرل نمبر ۱۸ کے ایک شعر میں ذات پات اور رسم ورواج کے بت کے پجاری مسلمان کو

"ز ناری"کهه کر یکاراہے:

ہزار پارہ ہے کہار کی مسلمانی کہ ہر قبیلہ ہے اپنے بُتوں کا زُناری (۱۳) مردِحق کوتمام مادی بندھنول سے آزاد ہونے کی تلقین کرتے ہیں اوراسے بمجھاتے ہیں کہ غیرول کے رسم و رواج کو اپنانے کی بجائے اپنے مذہب کی تعلیمات سے رہنمائی ہی سربلندی عطا کرتی ہے، وہ' اسرارِخودی'' میں ''الوقت سیٹ'' میں کہتے ہیں:

مسلمی؟ آزادِ این زنّار باش شمع بزمِ ملّت احرار باش (۲۵) ترجمہ: (اگرتوسچام ملمان ہے یا حقیقی معنی میں مسلمان بننا چاہتا ہے تو (وقت کے) اس زنّار کو توڑ کر پھینک دے اور حقیقی معنول میں حریّت کے مقام پر فائز ہوجا۔)

قوم کے درد سے غافل ان معلم وغیر معلم رہنماؤں کے لیے'' زئار تاب' کی تر کیب لاتے ہیں جواسپے اسپے مذہب کے پیروکاروں کو ظاہریت میں اُلجھا کر ہیوقوف بنارہے ہیں۔ان کی ظاہر داری کی طرف تبییح اور زئارسے اثارہ کرتے ہیں پھرانقلاب کہہ کرتبدیلی کاعندیہ دیتے ہیں، ''زبورِعج'' حصّہ دوم کامندرجہ ذیل شعر دیجھیے:

شیخِ شہر از رشتۂ تسبیح صد مومن بدام کافرانِ سادہ دل را برھمن زنّار تاب(۲۲) ترجمہ: (عالت یہ ہے کہ مسلم رہنمائے مذہب نے اللہ تربیح کے دھاگے میں پھانس دیا ہے اور ہندور ہنمائے مذہب انھیں زنار کے دھاگے میں الجھار ہاہے۔)

ایک مقام پر اقبال نے اپنے لیے" زئار بہم" کی تر تحیب استعمال کرتے ہوئے شخ یا مذہبی رہنما پر طنز کیا ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ میں نے زئار باندھ کر ہتوں کے سامنے اس لیے رقص کیا ہے کہ شیخ شہر میر کی تخفیر کر کے عوام میں دین دار مشہور ہوجائے مطلب یہ ہے کہ اقبال کے نز دیک مذہبی پیشوا بھی عوام کی طرح بت پرست ہے۔ اس کی آرز و تے جاہ کا بت اس کے دل میں پوشیدہ ہے ۔وہ اپنی اصلاح تو نہیں کرتا، دوسروں کے اعمال کا احتساب بہت جلد کرتا ہے۔"ز بو چم" کی غزل نمبر ۳۵ کے ایک شعر میں اس کا ظہار یوں کیا ہے:

ازان پیشِ بتان رقصیدم و زنار بر بستم که شیخِ شهر مردبا خداگرددز تکفیرم(۲۷) ترجمه : (مَیں نے اس لیے زنار باندھ کر بتوں کے سامنے رقص کیا ہے تاکہ شخ شہر مجھ کو کفر کا فتو کی لگا کرمرد ِ با خدا بن حائے۔)

اقبال کویی بھی افسوں ہے کہ سلمان شب وروز کے طلسم میں گرفتار ہیں۔وہ''اسرارِخودی'' کی نظمُ'الوقت سیٹ'' میں کہتے ہیں:

ساختی این رشته را زنّارِ دوش گشتهٔ مثلِ بتان باطل فروش(۲۸) ترجمہ: (تُونے اس رشۃ (رات، دن) کے دھاگے کو زئار دوش بنالیا ہے اور بتول کی مانند بت فروش بن گیا ہے۔)

اقبال نے مذہبی پیشواؤں کی غفلت پر ماتم کیا ہے اور نبی کریم ملی الله علیه وعلی آلہ واصحابہ وسلم کے حضور شکایت کی ہے کہ ان پیشواؤں نے نادانی میں اسلام کے احکامات وعقائد میں تحریف کردی ہے۔ان کے ہاتھوں' اسلام زیار دار''ہوگیا ہے، یعنی ظاہری رسوم کانام رہ گیاہے۔''ارمغان حجاز'' (فارسی ) میں'' حضور رسالت '''میں کہتے ہیں:

متاعِ شیخ اساطیرِ کهن بود حدیثِ او همه تخمین و ظن بود هنوز اسلامِ او زنّار دار است حرم چون دَیر بود, او برهمن بود!(۲۹) ترجمہ: (شخ کی ساری لو بُگی پرانی کہانیول پرشتمل ہے۔اس کی ساری گفتگوظن وُمین پرمبنی ہے۔

ابھی اس کااسلام ز ٹارد ارہے ،حرم اس کادیر ہے۔ اوروہ برہمن \_ )

اقبال کے خیال میں صرف مردِق کو یہ امتیاز حاصل ہے کہ وہ اسلام کی حقیقی روح پر دل و جان سے عمل کرتا ہے اور مادی علاقت سے بے اور مادی علاقت سے بے نیاز رہتا ہے۔ یہاں اقبال نے جوشِ بیان میں مردانِ حرکے علاوہ مومن و کافر سب کو ''زناری''کہاہے''ضربِ کلیم''کی نظم''مردانِ حر'' میں کہتے ہیں:

وہی ہے بندہ کُر جس کی ضَرب ہے کاری نہ وہ کہ کُرب ہے جس کی تمام عیاری! اَزل سے فطرتِ احرار میں ہیں دوش بدوش قلندری و قباپوشی و گلہ داری زمانہ لے کر جے آقاب کرتا ہے اُنھی کی خاک میں پوشیدہ ہے وہ چنگاری! وجود اُنھی کا طوان ِ بتال سے آزاد یہ تیرے مومن و کافر، تمام زئاری!(۷۰)

اقبال کے افکار میں عقل وعثق کو بنیادی اہمیت حاصل ہے۔ اُنھوں نے عقل وعثق کے ختلف احوال اور کیفیات کی تشریح کی ہے کیکن فارس اوراُر دو کی صوفیا نہ شاعری کے برعکس عقل اور عثق کو بطور تریف پیش نہیں کیا۔ دونوں کو ان کا مقام عطا کیا عثق کے نقابل میں عقل کو کمتر اور محدود ظاہر کرنے کے لیے زیار 'زیار پوش' اور 'زیار بست' کی

تراکیب لائے ہیں۔ دراصل انصول میں مجھایا ہے کہ ظاہری رسوم کی پیروی حقیقت تک نہیں پہنچاسکتی '' پیام مشرق' میں ''لالعطور'' کی رباعی نمبر ۴۲ میں گویاہیں:

خرد زنجیرئ امروز و دوش است پرستارِ بتان چشم و گوش است صنم در آستین پوشیده دارد برهمن زادهٔ زنّار پوش است(۱۷) ترجمه: (عقل نے آج کل زنار پہن رکھا ہے۔ وہ چشم وگوش کے بتول کی پجاری ہے۔

اس نے اپنی آستین میں بت چھپائے ہوئے ہیں۔ بیز نارپوش کسی بڑمن کی اولاد ہے۔ )

عقل کے برعکس عثق ز ٹار دار نہیں ہے۔اس لیے اسے نابو دہونے کاغم نہیں ہے۔"ز بورِعِم' حصہ دوم کی غزل نمبر ۳۳ میں اس کااظہار یوں کیاہے:

عشق را نازم که بودش را غمِ نابود نی کفرِ او زنار دارِ حاضر و موجود نی (۲۷) ترجمه : (مجھے عثق پرناز ہے کہ اس کے وجود کومٹ جانے کاغم نہیں کیول کہ وہ زمان ومکان کی زئار داری کے کفرسے بچا ہوا ہے یعنی عثق ظاہر داری سے بے نیاز ہے۔ )

مذکورہ بالا اشعار کے جائزے کے بعد ہم اس نتیجہ پر پینچتے ہیں کہ اقبال نے ''زناز' کو جب حقیقی معنوں میں استعمال کیا ہے تو یہ واضح کیا ہے کہ ظاہری رسوم مذہب پر عمل پیرا ہونا ناکافی ہے۔ دائمی فرحت اور نجات در حقیقت مذہب کی روح کو جانبے ''ہمجھنے اور اس پر سینچے دل سے عمل پیرا ہونے میں ہے۔''زناریت'' پر کہے گئے اشعار کو پڑھنے کے بعد ہمیں یہ بھی معلوم ہوجا تا ہے کہ اقبال نے ہمیں بھی ہندومذہب کے پیروکاروں کو''زناز' اُتار نے پڑمیں کھی ہندومذہب کے پیروکاروں کو''زناز' اُتار نے پڑمیں اکسیا بلکہ اُسی عقائد وشعار کی ظاہری پابندی کے ساتھ ساتھ مذہب کی روح کو ہمجھنے کے لیے غوروفکر کی دعوت دی ہے اور یہ ہمجھایا ہے کہ اس کے عمال کو درست کریں۔ نیزرہنما یانِ مذہب کو تقین کی ہے کہ ظاہری رسوم کی پابندی کے ساتھ مذہب کے اصل حقائق عوام کو بمجھا میں تا کہ وہ مثبت انداز میں اپنے کردار میں تبدیلی لا سی کردے ہندو بن سکیں۔ پروفیسر مجمع مثمان'' اَسرارورموز پرایک نظر' میں لکھتے ہیں:

"افراد کی سیرت اس وقت تک پخته نہیں ہو تکتی جب تک وہ اپنی مخصوص ملّی روایات کو اپنے اندر جذب نہ کرلیں ۔ قوم اور جماعت اپنی کچھ روایات، ثقافت و اخلاق کے اپنے کچھ معیار اور تصورات رکھتی ہے۔ قوم کے افراد کے لیے ان روایات کااحترام کرنااوران سے وابستہ رہنا تعمیر کردار کے لیے اشد ضروری ہے''۔ (۲۳)

شکتی:

موجودہ ہندومذہب پرانوں پر شمل ہے۔ یہ قدیم مذہبی نوشتے ہیں جن میں تخلیق عالم کے متعلق بہت سے افسانے درج ہیں۔ ہندوؤں کے بڑے بڑے دیوتا تین ہیں۔ برہما، وشنواور شیوا۔ ان کے تحت لا تعداد دیویاں ہیں۔ برہماعالم کا خالق اور قائم بالذات ہے۔ یہ اس تخلیقی شعور کا عامل ہے، جس نے عالم کو عدم سے پیدا کیالیکن اس کی حیثیت ایک فلسفیا ندتھو رسے زیادہ نہیں۔ وہ صرف کا نئات کے لیے ایک نقطۂ آغاز کا کام دیتا ہے۔ نظام عالم کے ایک مرتبہ جنبش میں آنے کے بعد اس کے ساتھ اس کا کوئی زندہ تعلق نہیں رہتا۔ اس لیے ہندوؤں میں اس کی عبادت قریب قریب معدوم ہے۔ اصل ہندومعبود وشنواور شیوا ہیں۔ ہندوؤں کو اس لحاظ سے دوگروہوں میں تقیم کیا جاسکتا ہے۔ ایک وشنوک پر ستار۔ (۲۷)

ہندو کہتے ہیں کہ برہمہ روحِ مطلق ثیوااور شکتی دیوی کے روپ دھارتا ہے۔ ثیور جال سے اورشکتی نساسے منسوب ہے۔ ثیواورشکتی سے مایا کے عمل کے ذریعہ کائنات وجود میں آتی ہے یعنی مظاہر کی کھڑت یوں وحدت سے کھڑت پیدا ہوتی ہے۔ (۷۵)

ہندوشکتی دیوی کی پوجا کرتے ہیں۔ شکتی پوجا کرنے والوں کو''ٹاکت'' کہتے ہیں۔ (۲۷)شکتی پوجانے بہت سے ہندوؤں کے دلوں پر جوسکہ جمارتھا ہے وقوق سے کہناشکل ہے کہ بیسکہ اس نے کب جمایا شکتی کو پاربتی، بھوانی، کالی، مہادیوی، درگااور دوسرے ناموں سے پکاراجا تا ہے۔ یہ ہندومنہ ہب کااہم جزو ہے۔ (۷۷) اس دیوی کی پوجا جیسے کہ بھوا بھوتی کے ڈرامے میں جو غالباً ساتویں صدی عیسوی میں لکھا گیا، بیان کی گئی ہے۔ اسے چاہے کئی نام سے پکاراجائے اور اس کی پوجا کمی طریقے سے کی جائے اس میں عیسائی مذہب کی''ماد زمخواز' کی سی کو ئی بات نہیں پائی جاتی اسکندر یہ کے پجاری آئی سسس ( Isis ) دیوی کی طری جو انسانی رحم اور انسانی دکھ در دسے منسوب کرتے تھے جاتی اسکندر یہ کے پجاری آئی سسس خوان کی میں موجود نہیں۔ اس دیوی کی پوجا نیٹروں کی رسومات کے مطابق کی جاتی ہوتی دھرم کی با بیل میں منٹروں کے بہت سے بھی اور سادھنا سے بھرے ہوئے ہیں اور دیوی سے جو جاتی دھرم کی با بیل میں منٹروں کے بہت سے بھی مانگی گئی ہے لیکن فسفیوں کے لیے تنٹروں میں خواہ کیسے پر اتنا میس کی گئی ہیں۔ ان میں اکثر اس سے دیا اور کریا کی بھیک مانگی گئی ہے لیکن فسفیوں کے لیے تنٹروں میں خواہ کیسے ہیں موفواہ کیسے کی موفواہ دیسے کا بیانی فی موفواہ دوں مام لوگ ان کی تیاہ ہوتی پوجا پر لغوا عمل کرتے ہیں۔ (۷۷)

شانتى:

اس سے مرادوہ اطینان قلب ہے جو عارف یا گنوان کو بڑی مشکل سے ریاض یا تیسیّا کے بعد حاصل ہوتا ہے۔(29)

مُعَكَّت:

ہندو دھرم کےمطابق خدا کی مجئت میں محو ہوجانے والوں کو بھگت کہتے ہیں بھگتی کا نظریہ کرثن نے پیش کیا۔ رشیداحمد' تاریخِ مذاہب' میں لکھتے ہیں:

"بھگتی سے مراد ہے خدائی مجبّت میں محوجو جانااوراس کے بتلائے ہوئے فرائض کو اس طرح ادا کرنا کہ جزا کا خیال تک ذہن میں نہ آنے پائے ۔اس کے ذریعے تمام کاموں کاانجام خدا کے سپر د کرنا"۔(۸۰) مکتی (مجات کاعقیدہ):

ہندومذہب کاایک مشرک عقیدہ جو ہندو ذہن میں عام طور پر عاوی ہے، آواگون یا تنائج اور علول کا نظریہ ہے۔ عقیدہ تنائج کے معنی یہ ہیں کہ انسان مرنے کے بعد فنا نہیں ہوتا بلکہ دوسرا جنم لیتا ہے۔ نئے جنم میں وہ جوشکل اختیار کرے گاوہ اس کے پچھلے اعمال پر مخصر ہے۔ اجھے اعمال سرانجام دے کروہ اعلیٰ ذات کے انسانوں میں پیدا ہو اعتیار کرے گاوہ اس کے پچھلے اعمال کرکے وہ کئی شودر کے گھر جنم لے سکتا ہے یا پھر کئی جانور کی شکل میں پیدا کیا جاسکتا ہے اور برے اعمال کرکے وہ کئی شودر کے گھر جنم لے سکتا ہے یا پھر کئی جانور کی شکل میں پیدا کیا جاسکتا ہے۔ (۸۱) ہندوعقیدے کے مطابق انسانی روح نروان عاصل کرنے کے لیے ایک لاکھ چوہیں ہزار بار چکر لگا تی ہے۔ (۸۱) ہذدوعقیدے کے مطابق انسانی روح نروان عاصل کرنے کے لیے ایک لاکھ چوہیں ہزار بار چکر لگا تی کے درار اشخاص کو دوزخ کے مطابق انسانی روح نروان تھی کہوت کے بعد ہندوؤں میں کئی وجہ سے بیعقیدہ پیدا ہوگیا کہ موت کے بعد ہندوؤں میں کئی وجہ سے بیعقیدہ پیدا تا ہوگیا کہموت کے بعد ہندوؤں میں کئی وجہ سے بیعقیدہ پیدا تا ہوگیا کہموت کے بعد ایک نئی زندگی کا آغاز ہوتا ہے جس میں انسان کو اسپنے گزشتہ اعمال کا نتیج بھگتا پڑتا ہوگئی ہوگئی امان تہول کی لدانیان کی قسمت اس کے گزشتہ اعمال سے متعین ہوجاتی ہوگی امان نہیں۔ بیاں تک کہ دیوتاؤں کو بھی اسپنے نئے جنم میں زندگی کے بہت تر مدارج سے گزرنا پڑے جنم میں زندگی کے بہت تر مدارج سے گزرنا پڑے جنم میں زندگی کے بہت تر مدارج سے گزرنا پڑے جنم میں زندگی کے بہت تر مدارج سے گزرنا پڑے جنم میں زندگی کے بہت تر مدارج سے گزرنا پڑے گئی امان نہیں۔ بیاں تک کہ دیوتاؤں کو بھی اسپنے نئے جنم میں زندگی کے بہت تر مدارج سے گزرنا پڑے گئی امان کہاں تہیں۔ بیاں تک کہ دیوتاؤں کو بھی اسپنے نئے جنم میں زندگی کے بہت

نجات کا یہ مئد ہندومت کے تمام فرقوں میں مرکزی حیثیت رکھتا ہے۔لہذا ہندوؤں کی مذہبی کتابوں میں مکتی (نجات) کے تین طریقے راؤمل (کرمامارگ)،راوعلم (گیان مارگ) اور راوریاضت (بھلکتی مارگ) بیان کیے گئے ہیں:

## ا ِ راه عمل *اکر*مامارگ:

مکتی کےحصول کا پہلا راسۃ راءِعمل ہے۔اس کاراسۃ ویدول نے بتایا۔ دھرم شاستر،مہا بھارت اور پرانوں نے اسے قبولیت عام بخثی۔

## ٢ ـ راوعلم/ گيان مارگ:

اس فلسفه میں علم ومعرفت میں حقیقتوں کا علم پھران پرغور دفکراور متواتر مراقبہ شامل ہیں۔اس کا مقصد ہے کہ انسان کادل صداقت کے نور سے منور ہوجائے۔

## ۳ ِ راوِر باضت/ محكَّتی مارگ:

مکتی کے حصوں کا تیسراراسۃ راور یاضت (بھگتی مارگ) ہے۔ (۸۴) بھگتی کی تعریف یہ ہے" مجت کے جند ہے ساتھ ایک شخصی دیوتا کی پوجا کی جائے۔ یعنی ایک شخص خدا پر ذاتی ایمان اور عقیدہ اور اس سے مجنت جیسی انسان سے ہوتی ہے ہر چیز کو اس کی مجنت کے لیے وقف کر دینا اور اس ذریعہ سے" موکش" حاصل کرنا، مذک علم یا قربانی یا اعمال سے۔ (۸۵)۔ ایسی مجنت جو آقا کی صفات کا علم حاصل کرنے کے بعد اس قابل پرستش ہستی پر مرکوز ہو جائے۔ (۸۵)

''با نگِ درا'' کی نظم'' نیا شوالۂ' میں اقبال نفاق وافتراق کے خاتمے کے متمنیٰ میں \_اس نظم میں انھوں نے ہندی کے متعد دنرم اور شیریں انفاظ استعمال کیے ہیں \_موجود ، متن میں بھی ان کی خاصی تعداد موجود ہے مثلاً دیوتا، شوالہ، تیر تھ ، کس منتر ، ثانتی شکتی ، بھگت، دھرتی ، ہاسی وغیر ہ \_(۸۷)

ڈاکٹر کمال احمد صدیقی کا کہنا ہے کہ'نظم'نیا شوال' میں بنی نوع انسان کی مجت اور یگانگت کا پیغام تو دیا ہی گیا ہے۔اس کے ساتھ ساتھ شیومت کے کیمیلی عناصر کاذ کر بھی کیا ہے کشمیری پند تول کا شیومت 'شکر اچاریہ کے ثیومت سے کچھ مختلف ہے کشمیر میں شیو، پاروتی یعنی شکتی کے بغیر مکمل اکائی نہیں کشمیر میں ہر مکھ شیواور پاروتی یعنی شکتی کا مشتر کہ استھان ہے اور نیل مت پران کے مطابق وتتا (جہلم) پاروتی کاروپ ہے۔اقبال برہمن زاد ہ تھے۔آخری شعرییں پہلے مصرع کا پہلالفظشکتی ان کے تحت الشعور نے نہیں تولا شعور نے ضرورلا پھیزکا ہے:

شکتی بھی ثانتی بھی بھگوں کے گیت میں ہے دھرتی کے بائیوں کی مکتی پریت میں ہے'(۸۸)

اقبال نے کمال مہارت سے سرف ایک شعر میں ہندومذہب کے عقائد کو پیش کیا ہے اور اُنھیں پیغام دیا
ہے کہ دھرتی کے بائیوں کی نجات آپس میں پیارمجنت سے رہنے میں ہے۔

علامه اقبال نے اپنی فاری تصنیف''اسرارِخودی'' کے''دیباچہ بعنوان''دیباچہمثنوی اسرارِخودی'' اشاعتِ اؤل ۱۹۱۵ء میں ہندوفلسفۂ مذہب کے اس پہلوپر سیر حاصل بحث کی ہے،و دلکھتے ہیں :

"ہندوقوم کے دل و دماغ میں عملیات ونظریات کی ایک عجیب طریق سے آمیزش ہوئی ہے۔ اس قوم کے موشکا فت حکمانے قوت عمل کی حقیقت پر نہایت بحث کی ہے۔ اور بالآخراس نتیجے پر پہنچے ہیں کہ انائی حیات کا یہ مشہود تعلیل جو تمام آلام ومصائب کی جو ہے عمل سے معین ہوتا ہے یا یوں کہہ لیجے۔ کہ انسانی اَنائی موجود ہ کیفیات اور لواز مات اس کے گزشۃ طریق عمل کالازمی نتیجہ ہیں اور جب تک یہ قانونِ عمل کام کر تارہے گاو ہی نتائج پیدا ہوتے رہیں گے۔" (۸۹)

اقبال نے ہندوؤں کے اس طریق کو عجیب وغریب قرار دیاہے، وہ لکھتے ہیں:

''انیسویں صدی کے مشہور جرمن شاعر گوئے کا ہیر وفوسٹ جب انجیل یوحنا کی پہلی آیت میں انطاکلام کی جگہ لفظ عمل پڑھتا ہے(ابتدا میں کلام تھا، کلام خدا کے ساتھ اور کلام ہی خداتھا) تو حقیقت میں اس کی دقیقہ رس زگاہ اس ملئے کو دلیجھتی ہے جس کو ہندو حکمانے تقدیر کی مطلق العنانی اور انسانی حرثیت اور بالفاظ دیگر جبر واختیار کی تھی کو کہھا یا اور اس میں کچھ شک نہیں کو کسفیا نہ کھاظ سے ان کی جدّت طرازی دادو تحسین کی متحق ہے اور بالخصوص اس وجہ سے کہ وہ ایک بڑی اخلاقی جرائت کے ساتھ ان تمام فلسفیا نہ تنائج کو بھی قبول کرتے ہیں، جو اس قضیہ سے پیدا ہوتے ہیں ۔ یعنی یہ کہ جب اُنا کی تعین عمل سے ہے تو انا کے بھندے سے نگلنے کا ایک ہی طریق ہے اور وہ ترکِ عمل ہے ۔'' (۹۰)

علامه اقبال نے اپنے تحقیقی مقالے'' ایران میں مابعد الطبیعات کاارتقا'' میں اسلامی یاسامی قوم کے تصوف کے نجات کے اصول اور ویدانتی فلیفۂ نجات کے حوالے معملیت وَنفر کامواز یہ کیاہے، وہ کھتے ہیں:

"The extraordinary vitality of the Sufi restatement of Islam, however, is

explained when we reflect on all-embracing structure of Sufism. The Semitic formula of salvation can be briefly stated in the words, "Transform your will-which signifies that Semite looks upon will as the essence of human soul. The Indian Vedantist, on the other hand, teaches that all pain is due to our mistaken attitude towards the universe. He, therefore, commands us to transform our understanding -implying thereby that the essential nature of man consists in thought, not activity or will." (91)

ترجمہ : (صوفیا نے اسلام کی جوتفیر کی ہے اس کی غیر معمولی توت کی توجہہ اسی وقت ممکن ہے، جب کہ تصوف کی جامع اور محیط شکیل پر خور کیا جائے ۔ سامی قوم کے ہاں نجات کا جواصول تھا۔ اس کو مختصراً ان الفاظ میں بیان کر سکتے ہیں ۔' اپنے ارادہ کو منتبذل کر دو''جس کے بیمعنی میں کہ سامی قوم ارادہ کو روح انسانی کا جو ہر خیال کرتی تھی۔ اس کے برخلاف ہندی ویدانتی پیغلیم دیتا ہے کہ آلام کی وجہ یہ ہے کہ ہم کائنات کے متعلق غلافظ ہنظر اختیار کرتے ہیں۔ لہذاوہ ہماری عقل کو منتبذل کرنے کا حکم دیتا ہے اس سے بیلازم آتا ہے کہ انسان کی اصل ما بیئت فکر پر منتل ہے نہ کو فعلیت یا ارادہ پر۔) (۹۲)

ویدانتی فلسفہ کا یہ اصول واضح کرنے کے بعدا قبال نے صوفی کے اس دعوی کو واضح کیا ہے کہ مخص ارادہ یا عقل کو متبدّل کر دینے سے اطینان نہیں ملتا ہمیں چاہیے کہ احساس کو مکل طور پر تبدیل کریں اور اس کے ذریعے عقل وارادہ دونوں کو متبدل کر دیں، کیوں کہ عقل وارادہ دونوں احساس کی صورتیں ہیں اوریہ فرد کو مجبّت کا پیغام دیتی ہیں۔ وارادہ دونوں کو متبدل کر دیں، کیوں کہ عندی ویدانت ایک خشک نظام فکر ہے تصوّف ان کی ناقص نفیات سے بہتا ہے، وہ کھتے ہیں:

"The Indian Vedanta, on the other hand, is a cold system of thought. Sufism avoids their incomplete psychology, and attempts to synthesize both the Semitic and the Aryan formulas in the higher category of Love." (94)

ترجمہ: (ہندی ویدانت ایک خثک نظام فکر ہے تصوف ان کی ناقص نفیات سے گریز کرتا ہے اور مُجئت کے اعلیٰ کلیے کے تحت سامی اور آریا کی اصولوں کو متحد کرنے کی کو کششش کرتا ہے۔) مذکورہ بالا بیانات میں اقبال نے ہندوقوم اورفلسفد کے حوالے سے درج ذیل باتیں بیان کی ہیں۔ ا۔ ہندوقوم کے حکمانے عمل (کرم) کی حقیقت پرغور کیا تو وہ اس منتجہ پر پہنچے کہ خودی کی زندگی عمل کے باعث قائم ہے۔ اعمال وافعال کے نتائج بھلتنے کے لیے انسانی خودی مختلف اجسام میں مختلف حالتوں میں منتقل ہوتی رہتی ہے یہ عقیدہ حلول یا تنائج ارواح کہلا تاہے یعنی اعمال کی نوعیت کے مطابق قالب منیسر آتا ہے۔ ہرانسان کی موجودہ زندگی اس کے گزشتہ اعمال کا نتیجہ ہوتی ہے اور جب تک انسان اعمال کرتارہے گا،اس کے اعمال کے مطابق اس کی خودی قالب اختیار کرتی رہے گی۔ قالب اختیار کرتی رہے گی۔

۲۔ ہندوفلسفہ کے مطابق انسان عمل کرنے میں تو خو دمختار ہے کیکن اعمال کا نتیجہ بھکتنے میں پابند ہے۔

۳۔ ہندوفلسفہ کی روسے روح جسم میں گرفتارہے اوراس کی گرفتاری کی وجیمل ہے۔ لہذاا گرنجات کی تمناہے تواس کا صرف ایک ہی طریقہ ہے کہ انسان عمل ترک کردے یہ دروح عمل کرے گی نداسے جسم کے بھندے میں گرفتار ہونا پڑے گا۔

یہ فلسفہ انفرادی اور اجتماعی دونوں لحاظ سے خطرنا ک تھا۔ کیوں کہ ترکِعمل کامطلب ہے ترک خودی اورخودی کی نفی کا منطقی نتیجہ بھی ہے کہ ستی کاسلیاختم ہو جائے۔

اقبال نے درحقیقت ویدانتی فلسفد تصوف کی تعلیمات کانچوڑ پیش کیا ہے۔ یہ فلسفہ مصائب کا سبب کا نئات کے تعلق غلائقطة نظراختیار کرنے کو قرار دیتا ہے اورانسان کو اُسا تا ہے کہ وہ اپنی عقل کو متبدل بنالے اور عمل کی بجائے فکرپرز ور دے۔

اقبال عمل کے پیامبریں۔ویدانتی فلسفۂ تصوف بے مملی کا پر چارک ہے۔اسی وجہ سے انھول نے اس نظام فکرکو خٹک قرار دیتے ہوئے واضح کیا ہے کہ تصوف کی نفیات ہندوویدانتی فلسفے کی تعلیمات سے گریز کرتی ہے اور اس سے کسی عنصر کو اسپنے مابعدالطبیاتی نظام کا حصہ نہیں بناتی ۔اقبال نے ہندوؤں کے فلسفۂ بے مملی کی نفی کی ہے اور ہندؤں کے سامنے نجات کا ایک لائے عمل پیش کہا ہے۔

''با نگِ درا''کی ظم'نیا شواله' میں کہتے ہیں:

تیرے صنم کدول کے بُت ہو گئے پڑانے جنگ و جَدل سِکھایا واعظ کو بھی خدا نے واعظ کا وعظ چھوڑا، چھوڑے تیرے فیانے خاکِ وطن کا مجھ کو ہر ذرّہ دیوتا ہے سی کہ دول اے برہمن! گر تُو بڑا نہ مانے اپنول سے بیر رکھنا تو نے بُتول سے یکھا تنگ آکے میں نے آخر دیرومرم کو چھوڑا پھر کی مُورتوں میں سمجھاہے تُو خدا ہے

منچھڑوں کو پھر ملا دیں، نقش ڈوئی مٹا دیں آ! إك نيا شِواله اس ديس ميس بنا ديس دامان آسمان سے اس کا کلس ملا دیں سارے پئیاریوں کو غے بیت کی بلا دیں دھرتی کے بالیول کی مُکتی پریت میں ہے(۹۵) بوٹوں کو بھونک ڈالا اس یس بھری ہوا نے اس ہر دوار دل میں لا کر جسے بٹھا دیں اس دیوتا سے مانگیں جو دل کی ہو مرادیں یعنی صنم کدے میں ثانِ حرم دکھا دیں ہر آتما کو گویا اِک آگ سی لگا دیں اس دیوتا کے آگے اِک نہر سی بہادیں بھولے ہوئے ترانے دنیا کو پھر سنادیں آوازهٔ اذال کو ناقرس میں چھیا دیں دھرموں کے یہ بھیڑے اس آگ میں جلادیں رونا، ستم الحمانا اور أن كو پيار كرنا(٩٢)

آ غیریت کے پردے اِک بار پھر اُٹھا دیں سُونی پڑی ہوئی ہے مدت سے دل کی بستی دنیا کے تیرتھول میں اونجا ہو اپنا تیرتھ ہر صبح اُٹھ کے گائیں منتر وہ ملیٹھے ملیٹھے شکتی بھی، شانتی بھی بھگتوں کے گیت میں ہے کچھ فکر کھوٹ کی کر، مالی ہے تُو چمن کا پھر اک اُنوپ ایسی سونے کی مورتی ہو سندر ہو اس کی صورت، چیب اس کی موہنی ہو زنار ہو گلے میں، تبییح ہاتھ میں ہو بہلو کو چیر ڈالیں، درش ہو عام اس کا آنکھول کی ہے جو گنگا، لے لے کے اس سے یانی "ہندوستال" لکھ دیں ماتھے یہ اس صنم کے مندر میں ہو بلانا جس دم پجاریوں کو اگئی ہے جو وہ زگن کہتے ہیں پیت جس کو ہے ریت عاشقوں کی تن من نثار کرنا

یعنی کدا ہے برہمن! اگر تو برانہ مانے تو مکیں یہ بات سے کہد دیتا ہوں کہ تیر ہے مندر کے بت پرانے ہوگئے ہیں۔ تو نے اپنول سے شمنی کرنا بتول سے سیکھا ہے، یعنی تیر ہے مذہبی رہنما مذہب کے احکام غلارنگ میں پیش کر کے اپنے ہم وطنول سے جھڑتے ہیں۔ واعظ نے بھی لڑائی جھڑتے کا انداز اپنالیا ہے یعنی مسلمانوں کے مذہبی رہنما مذہب کے حجمعنی نہ بھی کرلوگوں کو آپس میں لڑار ہے ہیں۔ آخر میں نے تنگ آ کرمسجداور مندر دونوں کو چھوڑ دیا۔ واعظ کا واعظ اور تیر ہے مذہبی قصے سننے بھی چھوڑ دیے ۔ تو بھی تا ہے کہ پھر کی مورتوں میں خدا چھپا بیٹھا ہے کیکن میری نگا ہوں میں وطن کی خاک کا ذرہ در او تا ہے یعنی اے بھمن بتوں کی پرسش چھوڑ کروطن کی پوجا کر ۔ اس کے بعد اقبال کہتے ہیں کہ آؤ! ایک مرتبہ پھر بیگا گئی کے پر دے اٹھا کر ایک ہوجا کیں۔ پھر پچھوڑے ہوؤں کو آپس میں گلے ملا

دیں اور دوری وجدائی کانقش مثا کر متحد ہوجائیں۔ مدت سے دل کی بہتی ویران اور بے آباد پڑی ہے۔ آؤ!اس دیس میں ایک نیا عبادت کدہ تغییر کریں۔ ہمارا تیر تھ دنیا ہر کے تیر تھوں سے اُونچا ہو۔ ہماس کے گنبد کی کلفی آسمان کے کنارے سے ملادیں۔ ہم ہرروز تھی بیدار ہوکرا لیسے میٹھے میٹھے ہی کا میں کہ بجاری مجنت کی شراب پی کرمت ہوجائیں۔ بجاریوں کے گیت دل کو طاقت بھی دیسے ہیں اور آبی وقتی بھی ۔ زمین کے رہنے والے صرف مجنت کی بدولت نجات پا بہر فسل ہو ہوا قبال کہتے ہیں آپس کی نااتفاقی کی فکر کرواس لیے کہتم چن کے مالی ہو۔ اس زہر یلی فعادی ہوانے سر بخوس کو برباد کردیا ہے۔ پھر سونے کا ایسا بے مثال صنم ہونا چاہیے جے ہر دل میں بٹھا دیا جائے۔ اس صنم کی شکل میزوں ہو۔ اس کی آرائش بھی دل کوموہ لینے والی ہواور سب اس دیوتا سے دل کی مرادیں طلب کریں۔ گلے میں زئار پہنا ہواور ہاتھ میں تیجے پکوی ہو۔ بت فانے میں شانِ حرم دکھادیں۔ دل کو چیر کرسب کے سامنے رکھ دیں اور اس بہادیں۔ اس صنم کے ماتھے پر ہندو بتان ککھ دیں اور کرمیت کے گئے۔ تو پھرائل جہاں کو بنادیں۔ جب عبادت کدے بہادیں۔ اس صنم کے ماتھے پر ہندو بتان ککھ دیں اور مجنت کے گئے۔ تو پھرائل جہاں کو سادیں۔ جب عبادت کدے میں بہادیں۔ اس صنم کے ماتھے پر ہندو بتان ککھ دیں اور مجنت کے گئے۔ تو پھرائل جہاں کو منادیں۔ جب عبادت کدے میں بہادیں۔ اس صنم کے ماتھے پر ہندو ادان کی آواز کو ناقوس میں ملادیں۔ مجنت وہ صفت ربی ہے جس میں دھرموں کے میں بہادیں۔ اس صنم کے ماتھے کر عاشقوں کی اثیر وہ بیاں نارکن اور پیار کرنا ہے۔

### حوالهمات

(۱) سيرمجير معيد، مذاهب عالم كا تقابل مطالعه، حيد رآباد: الشيخ احمد برادرس، شابي باز ار، 1967ء ، س 488: 488

(۲) پروفیسر ڈاکٹر محمد جہانگیر میمی، بھارتی خارجہ پالیسی،ایک تجزیاتی مطالعه،لا ہور : مر کز مطالعات جنو بی ایشیا، پنجاب یونی ورسٹی، 2008ء، ص30:

(٣) مُحْمِطْ برالدين صديقي، اسلام اورمذا بب عالم تقابلي مطالعه، لا بور: اداره ثقافتِ اسلاميه، 1989 ء بس 1:

(٣) سيدمحد سعيد،مذاهب عالم كا تقابلي مطالعه ص 491 :

(5)Jawhar Lal Nehru, The Discovery of India: Calcuta:penguin books,4th Edition India 2004 P: 7

- (٢) سيدابوالاعلى مودودي الجحاد في الاسلام، لا بهور: ادار ه ترجمان القرآن، 1981ء بس 330:
- (٧) سيدا تمد د باوي ، فر هنگ آصفيه ، جلديهارم ، لا هور: مكتبحن مهيل لمينيُدُ طبع دوم، 1974 ء ، ص 733 :

- (٨) پروفيسرليا قت على عظيم،مذا هب عالم كا تقابلي مطالعه،لا هور: فاوق سنز،2006ء هي 11 :
- (۹) مولوی سیمطی بلگرامی ، (مترجم)، تمدّن بهند، The World of Indian مولوی سیمطی بلگرامی ، (مترجم)، تمدّن بهند، 1962 و (۹) (۶) (۲۸ در ایسی کالا بهور : مقبول اکدری ، 1962 و (۹) (۱۹۵۰ در ایسی کالا بهور : مقبول اکدری ، 1962 و (۹)
- (1.\*") Hinduism" The New Encyclopedia Britannica Vol: 5, Chicago: Encyclopedia Britannica inc, 15th Edition, 2005, P: 935.
- (11) Franklin C-South Worth, "Hinduism", The Encyclopedia Americana, Vol. 14, U.S.A: Grolier incorporated, 15th Edition, 1972, P:207

- (۱۳) پروفیسرمجرنواز چو دھری ،مطالعهٔ مذاہب عِالم،لا ہور : پولیمر پبلی کیشز،2010ء،س 34 :
  - (۱۴) پروفیسرئیدمجمد منداهب عالم کا تقابلی مطالعه ص 516:
  - (۱۵) آزادسلېري،مذاېب عالم،لا مور: آزادانٹر پرائززس ين من 91 :
    - (١٤) ايضاً م 91،: 90
    - (١٤) پروفيسر ئيرمجى سعيد،مذا ہب عالم كا تقابلى مطالعه، ص 517 :
    - (١٨) دُاكِرُ علام مُحداقبال، بانكِ درا، كلياتِ اقبال أردو مِن 133:
      - (١٩) ايضاً بس 209:
      - (۲۰) ايضاً، پيام مشرق، کليات اقبال فارسي م 335:
        - (۲۱) ايضاب 345 :
        - (۲۲) ايضاً، زبورِعجم، كلياتِ اقبال فارسي م 502 :
      - (٢٣) ايضاً، پيام مشرق ،كليات اقبال فارسي م 337 :
- که جبیں بردرِ ایں بتکدہ سودن نتوال
- دل بحق بند و کثادے ز سلاطیں مطب
  - (۲۳) ايضاً ص 208:
- (۲۵) ايضاً، اسرارخودي، كليات إقبال فارسي ص 68:
- (۲۷) ايضاً ، بانگ درا، كليات اقبال أردوم 233 :
- (٢٧) ايضاً بال جبريل ، كليات اقبال أردوم 453:
- (٢٨) مولاناغلام ربول مهر، مطالب بانگ درا ص 95:
  - (۲۹) پوسٹ سلیم چشتی ،شرح بانگ دراہ (۲۹)

- (۳۰) مولوی، پیرعلی بلگرامی، (منترجم)، تمدن ہندہ ص 497 :
  - (۳۱) دُاکٹرمهرعبدالحق، ہندوسنمیات، ص 429:
  - (٣٢) ياسرجواد، (مترجم)، رامائن (والميكي) بس 142:
    - (۳۳) ايضاً ١٤١:
- (۳۴) دُاکٹرعلامهُ محداقبال،اسرارخودی،کلیات اقبال فارسی میں 61،: 60
  - (٣٥) ايضاً ١٩٥٥:
- (۳۶) دُاکٹرعبدالشکوراحن،اقبال کی فارسی شاعری کا تنقیدی جائز وہ س 45:
  - (٣٤) ايضاً ٩٥ :
  - (٣٨) دُاكْرُ علامةُ مُدافبال، بانگ درا، كلياتِ اقبال أردو بس 73:
- (٣٩) دُاکٹرعلامه محداقبال مِثنوی پس جہ باید کر داے اقوام شرق مع مسافر ،کلیاتِ اقبال فاری ہس 829 ،830
  - (۴۰) سیدا تمد د بلوی، فرهنگ آصفیه، جلد چهارم، لا جور: مکتبه حس سبیل کمیٹیڈ طبع دوم، 1974ء، ص: 529
    - (۴۱) مولوی سیدهلی بلگرامی، (منتر جم)، تمدن مهند، ص 497 :
    - (٣٢) أَوْاكْتُرْصَابِرْكُلُورُوي، (مرتب) بكليات باقيات شِعرِ اقبال بس 224 :
      - (٣٣) ايضاً ٩٠ (٣٣)
      - (۴۴) دُاکٹرعلامه مُحداقال، ما نگ درا، کلمات اقال اُردو مِس 180 :
      - (۵۵) مولاناغلام رسول مهر، شرح مطالب بانگ درا م 193،: 192
- (۴۶) دُاکٹر مولوی عبدالحق، دُاکٹر ابو اللیث صدیقی، دُاکٹر فرمان فَتح پوری ،اُردولغت، جلد چہارم دہم، کراچی: اُردولغت
  - بورژ ،1992 <sub>ء</sub>، ص 254 :
  - (۲۷) پروفیسر نی بی رائے ہمپر دائے، ہندوفرقے م 280:
  - (٣٨) دُاكِرُ علامهُ مُحداقبال، پيام مشرق، كليات اقبال فاري من 347 :
- (۴۹) دُاکٹرمولوی عبدالحق، ڈاکٹر ابواللیٹ صدیقی اورڈاکٹر فرمان فتح پوری ، اُردولغت، جلد: یاز دہم، کراچی : اُردولغت بورڈ،
  - 1990 مىر 162
- (۵۰) اے ایس ٹرٹن، (A.S Tritton) زنار پنجیص از ادارہ مشمولہ، اُردو دائر ومعارفِ اسلامیہ، جلد: دہم، لاہور: پنجاب یونی ورسٹی، 1973ء جس 513:
  - (۵۱) محرمجيب، (منترجم)،تمدن ہندہ ص 156
- (۵۲) رشیر احمد جالندهری، (مترجم)، دبتان مذاهب بهجنسر واسفندیار، دبتان مذاهب (فارسی)، لا جور اداره ثقافتِ اسلامیه،

#### 2002ء،س 163

(77)-A thrid major component of Hinduism is the cult of goddes sakti(also represented

as Devi, Durga and Kali( or Saktism, which is usually combined with the esoteric tantric methods of trapping the creative energies(Shaktis( within oneself, The New Encyclopaedia Britannica vol:5, Chicago: Encyclopaedia Britannica inc, 15th Edition, 2005, P:935,

Tara Chand, Influence of Islam on Indian محمد معود اختر (منترجم) تمدن بهند پر اسلامی اثرات ، (۸۵)

Culture ،لا ہور : مجلس ترقی اَدَب،2002ء،ص 48 :

(91) Dr, Allama Muhammad Iqbal, The Development Of Metaphysics In persia P:82

(94) Dr Allama Muhammad Iqbal, The Development Of Metaphysics In persia, P:83

\*\*\*

# اقبال اورافغان دانشور محمد قاسم رشتیا

\* ڈاکٹرعبدالرو**ن** رفیقی

## Iqbal & Afghan Intellectual Mohammad Qasim Reshtia

#### Dr. Abdul Rauf Rafiqui

Mr. Mohammad Qasim Reshtia was renowned Afghan politician, Diplomat, historian and intellectual. He performed his services on numerous key pasts in Afghanistan. He was also a member of Anjuman—e— adabi Kabul in 1933 During Iqbal's visit of Afghanistan. Anjuman—e— adabi Kabul conducted a memorable function in honor of Iqbal and his fellows at Bagh e Baber Kabul.

Mohammad Qasim Reshtia has also met Hazrat Allama Iqbal in Lahore in 1935. He wrote his memories and observations about meeting with Allama Iqbal emphasised Iqbal's philosophical and intellectual personality. Indeed this is a rear Article of Mr. Reshtia which reflects the actual feeling of Afghans about Iqbal as well as one of the basic source of Iqbal studies in Afghanistan.

سید محمد قاسم رشنیا کاقلمی نام قاسم رشنیا ہے۔آپ کاشمار افغانتان کے مثابیر اہلِ قلم، پیشہ ورسیاست دانوں اور مقتدر خواص میں ہوتا ہے آپ افغانتان میں انجمن ادبی کابل کے بانی ارائین میں سے تھے(۱) منصر ف افغانتان کی انجمن ادبی کے بانیوں میں بھی آپ کاشمار ہوتا ہے۔
کی انجمن ادبی کے بانیوں میں سے تھے بلکہ افغانتان میں اقبال شاسی کے بانیوں میں بھی آپ کاشمار ہوتا ہے۔ افغانتان کی سیاسی اور علی افق پر درخثال رہے ۔ خصوصاً افغانتان کی ساسی اور علی افق پر درخثال رہے ۔ خصوصاً افغانتان کی

سفارتی اورسیاسی تاریخ میں آپ کی خدمات نا قابل فراموش میں (۲)

آپ کی بنیادی سوانمی معلومات تلاشِ بسیار کے باوجود نہیں مل سکیں ۔البستہ حال ہی میں ان کی شائع ہونے والی سیاسی یاد داشتوں پر شتمل متما بناطرات سیاسی سیدقاسم رشتیّا از ۱۹۳۲ء تا ۱۹۹۲ء سے آپ کی بھر پورسیاسی زندگی کا پہتہ چلتا ہے۔

۱۹۳۳ء میں صفرت علامہ کے سفرِ افغانتان کے دوران آپ انجمن اد بی کابل کے ممبر بھی تھے۔اور حضرت علامہ کی پذیرائی کے وفد میں بھی شامل تھے (۳)

آپ کویداعزاز بھی حاصل ہے کہ آپ نے ۱۹۳۵ء میں لا ہور میں حضرت علامہ کی خدمت میں حاضری دی تھی ۔ اس ملاقات میں علامہ نے افغانتان سے اپنے قبمی وفکری لگا واور مجبت کے حوالے سے چند بنیادی انکثافات بھی کئے تھے (۴)

حضرت علامہ سے اس آخری ملا قات کے احوال پر شتل رشتیا کا پیرمقالہ هفت روز ہ'' وفا'' میں بعنوان ساعتی در ضرمت علامہ اقبال الله عنواہے

اس مقالے کے آغاز میں علامہ کے ۱۹۳۳ء کے سفرِ افغانتان کاذ کر کیا گیاہے۔

"علامه اقبال در خزان ۹۳۳ ا ء به معیت دو تن دگر از دانشمندان هندی سید سلیمان ندوی و سر راس مسعو د بنا به دعوت افغانستان از کابل و چند شهر دیگر افغانستان دیدن نمو د که خاطرات این سفر دلچسپ او در مجموعهٔ به نام "مسافر" در قالب شعر در اور ده شده است و از هر حیثیت قابل خواندن است "(۵)

تر جمہ: ۱۹۳۳ء کے خزان میں علامہ اقبال دودیگر ہندی زعماء سیدسیمان ندوی اور سرراس مسعود کے ساتھ افغان حکومت کی دعوت پریہال تشریف لائے کابل اور چند دیگر شہرول کی سیاحت کی ۔اس سفر کی یادول کو اشعار کی قالب میں ڈال کرمجموعہ ''مسافر'' رقم کھیا جو کہ ہراعتبار سے پڑھنے کے قابل ہے ۔

قاسم رشتیاً لکھتے ہیں کہ اس زمانے میں وہ انجمن ادبی کابل کے ممبر تھے۔انھوں نے علامہ سے ملنے کے علاوہ اس سفر کی عزض وغایت پر مزیر نقصیلات دی ہیں :

"من در آن زمان در جملهٔ اعضائ انجمن ادبي كابل بو دم و از حسن اتفاق در هئيت پذيرائي

این مهمانان عالی قدر نیز اشتراک داشتم \_ سفر آنها اساساً به غرض مشوره در باره چگونه گی تا سیس اولین پوهنتون افغانستان بود که از آرزوهائ اعلیٰ حضرت محمد نادر شاه به شمار میرفت چنانچه پوهنځی اول آن رابه نام فاکولتهٔ طب قبلاً تاسیس کرده بودند ولی اندکی پس از بازگشت دانشمندان بلند پایه هندی که هریک در رشتهٔ خود مقام بر جسته رادر کشور خود حایز بودند اعلیٰ حضرت نادر شاه به شهادت رسید و پروگرام تاسیس یو هنتون تا چندین سال به تصویق افتاد" (۲)

ترجمہ: میں اس زمانے میں انجمن ادبی کابل کارکن تھا۔ اور خوش قشمتی سے ان معز زمہمانوں کی پذیرائی کرنے والے وفد میں شامل تھا۔ یہ سفر دراصل اس مثاورت کے سلطے میں تھا جو کہ اعلیٰ حضرت کی آرز و کے مطابق تھا کہ کس طرح افغانتان میں پہلی یو نیورسٹی کی ابتداء کی جائے۔ چنانچہ اس سلطے میں ابتدائی ادارہ فاکو لتہ طب کے نام سے کھولا گیا لیکن ان دانش مندوں جن میں سے ہرایک اسپنے میدان میں ممتاز حیثیت کے مالک تھے، کے جانے کے تھوڑ سے بہو میں عرصے بعداعلیٰ حضرت محمد نادر شاہ شہید ہو گئے اور کابل یو نیورسٹی کے قیام کا منصوبہ چند سال تک التوا میں بڑا رہا۔

اس تمہیدی نوٹ کے بعد رشتیاً نے ۱۹۳۵ء میں اپنی سفر لا ہور اور و ہاں حضرت علامہ سے ملا قات کا ذکر نہایت شدومد سے کیا ہے:

"درسال ۱۹۳۵ و عمن به معیت ما درم که مریض بو دبرای بار اول به شبه قاره مسافرت نمو دم و تداوی ما درم در لاهور صورت میگر فت در خلال مدت سه ماهی که در آن شهر به سر میبر دم تایک اندازه لسان ار دو را یا دگر فتم که برای محاورهٔ عادی کافی بو د در همین بین به فکر افتادم تا از علامه اقبال که در کابل به حضور شان معر فی شده بو دم دیدن نمایم سراغ منزل شان راگر فته یک روز به انجار فتم منزل علامه اقبال از عمارات یک کوچک روی پایه چوبی نصب شده بو د که روی آن این عبارت ساده خوانده میشد" محمد اقبال و کیل دعوی" درنگ دروازه رافشار دادم شخصی به دروازه ظاهر شد پرسید چه میخواهی کارت خو درا که در زیر نام آرزوی خو د را برای ملاقات علامه به قلم نوشته بو دم بر ایش دادم کمی بعد

برگشتهمرابهداخلعمارترهنمائي كرد"\_

ترجمہ ۱۹۳۵: میں ، میں نے اپنی والدہ محتر مہ جوکہ بیمارتھی کے ساتھ پہلی بار برصغیر کاسفر کیا۔ والدہ کے علاج کے لئے لا ہورگیا۔ وہاں اپنے تین ماہ کی قیام کے دوران میں نے تھوڑی سی ارد و بھی سیکھ لی جوکہ روز مرہ بول چال کے لئے کافی تھی۔ اس دوران میں نے سوچا کہ علامہ اقبال جن سے تعارف کابل میں ہوا تھا سے ملاقات کرلوں۔ ان کے گھر کا پہتہ معلوم کیا۔ علامہ کا نوتھ میں داقع تھا۔ دروازے کے تختے پران کے نام کا ایک سادہ سالوحہ لگا تھا۔ جس پر یہ تحریر درج تھا محمد اقبال و کیل دعویٰ (ایڈوکیٹ) دروازے کی گھنٹی بجائی ایک شخص باہر آیا آنے کی عرض پوچھی میں نے اپنے تعارفی کارڈ پرنام کے نیچے علامہ سے ملاقات کی آرز ولکھ کران کو دی محمور دیرے بعدوہ شخص باہر آیا آمیری رہنمائی کرتے ہوئے مجھے اندر لے گیا۔

ر شتیا نے علامہ سے اپنی اس ملاقات کے پہلے تا ترکو یول محفوظ کیا ہے:

"علامه اقبال که دریک اطاق ساده و بی حوابه روی بستر افتاده بو دبه دیدن من روی بستر نشت و بامن مصافحه کرد ازین که ازیک جوان افغان در منزل خو د پذیر ائ مینماید اظهار خو شنو دی نمو در صحبت ما به زبان ار دو البته از طرف من به صورت شکسته و ابتدای ادامه یافت علامه با تبسم تشویق آمیز فرمو د"اگر نمی دانستم که افغان استید فکر میکر دم بایک کشمیری صحبت میکنم از این لطف و حسن نظر شان تشکر کر دم "

ترجمہ: علامہ اقبال چونکہ ایک سادہ سے کمرے میں بستر پر لیٹے ہوئے تھے۔ مجھے دیکھتے ہی بستر پر ہیٹھ گئے۔ مجھ سے مصافحہ کیا۔ اپینے مکان میں ایک نوجوان افغان کی آمد پر مسرت کا اظہار کیا۔ ہماری گفتگو اردوزبان میں ہوئی۔ البستہ میری طرف سے گفتگو کا آغاز شکستہ اور ٹوٹی بچوٹی اردو میں ہوا۔ میری حوصلہ افزائی فرماتے ہوئے علامہ نے مسکرا کر کہاا گر میں یہ بنہ جانتا کہ توایک افغان ہے میرا خیال ہوتا کہ ایک کشمیری سے گفتگو کررہا ہوں۔ ان کے اس حن طن سے میں نے ان کا شکریہ ادا کیا۔

علامه کے ساتھ رشتیا کی گفتگو کاموضوع کیا تھااس کاجواب رشتیا کے مقالے میں موجود ہے:

"بعد سخن راجانب افغانستان دور داده گفت من از اول جو انی به افغا نستان عشق و علاقه خاصی داشتم طبیعت کوهستانی و مردم آزاده و تاریخ پر ماجرای آن مرابیش از هر کشور دگر به سوی افغانستان جلب میکر در جال بزرگ شمشیر و قلم را که از این سر زمین مر د خیز بر خاسته به حیثیت پیشو ایان خو د محسوب مینمو دم محمو دغز نوی شیر شاه سوری و احمد شاه در انی همیشه قهر مان خیالی من بو ده اند در حالی که مو لانای بلخی و سنائی غز نوی و سید جمال الدین افغانی را مر شدان راه طریقت خو د میدانم در دورهٔ معاصر جنگهائی بید ریغ مر دم آفغانستان بر ضد امپریالیزم انگلیس به خاطر دفاع از آزادی شان تا زمان حصولِ استقلال کامل این کشور الهام بخش اکثر سرو دهائی من میباشد بزرگ مر دان مانند غازی امان الله خان و افکار روشن و آرزو های و الای او برای آزادی و سربلندی مشرق زمین در قلب من همواره جایگاه بلندی دار د مسرورم که یک فرزند و الاگهر دگر افغان اعلیٰ حضرت محمد نادر شاه را هم شخصاً کمی بیش از شهادت شان زیارت کر دم خلاصه من شیفته کشور شما و دو ستدار مر دمان نجیب آن میباشم و بر ایم مایهٔ خوشی است که در این شامگاه زندگانی بار دیگر به دیدار یک جوان افغانی نایل گر دیدم تا احساسات درونی و عشق و علاقه عمیق قلبی خو در اتو سط او به مر دم با جو هر افغانستان بر سانم" \_ ( )

تر جمہ:

اس کے بعد علامہ نے موضوع افغانتان کی طرف موڑ کرفر مایا میں ابتدائی جوانی ہی سے افغانتان کے ساتھ انتہائی عثق اور تعلق رکھتا ہوں۔ افغانوں کا کو ہتائی مزاج اور تربت پندی اور ان کی ما جرائی تاریخ نے میری توجہ مملکتِ افغانتان کی طرف مبذول کرائی۔ اس مردم خیز سرز مین کے اربابانِ قلم کو میں اپنے لئے رہنما تصور کرتا ہوں۔ محمود عزوی ، شیر شاہ سوری اور احمد شاہ درانی میر سے خیالات کے ہیر ورہے ۔ مولانا ، کی ، سنائی غرفوی اور سید جمال الدین افغانی کو راہ طریقت میں اپنے مرشد گردا تنا ہوں ۔ موجود ہو الات میں انگریز استعمار کے مقالے میں افغانوں کی بے دریغ جنگیں مادروطن کے دفاع اور حصولِ استقلال تک ان کی جدو جہد حریت میری اکثر منظومات کے لئے الہام بخش ثابت ہوئیں۔ اس سرز مین کے باہمت مردمیرے لئے قابل احترام ہیں۔ جلیے ۔ فازی امان اللہ فان آزادی اور شربندی مشرق کے لئے باہمت مردمیرے لئے قابل احترام ہیں۔ جلیے ۔ فازی امان اللہ فان آزادی اور سر جلندی مشرق کے لئے باہمت مردمیرے گئے در شرفِ ملاقات عاصل کر چکا ہوں ۔ مختصر یہ کہ میں آپ کی مملکت کا شیدائی اور آپ کے غیورعوام کامداح ہوں اور یہ امراجی میرے لئے باعثِ مسرت ہے کہ زندگی کے ان آخری مملکت کا شیدائی اور آپ کے غیورعوام کامداح ہوں اور یہ امراحی میرے لئے باعثِ مسرت ہے کہ زندگی کے ان آخری مملکت کا شیدائی اور آپ کے غیورعوام کامداح ہوں اور یہ امراحی میرے لئے باعثِ مسرت ہے کہ زندگی کے ان آخری

شاموں میں ایک بار پھر ایک افغان نوجوان سے ملاقات کر رہا ہوں تا کہ اپنے اندرو نی احساسات اپنی عثق ومجہت اور گہری دلی وابتگی اس جوان کے ذریعے افغانتان اوران کے باسیوں تک پہنچاسکوں ۔

ایک طرف عاشق افغانتان اپینے معثوق مملکت کے باسیوں کے لئے یہ الفاظ ادا کررہا تھااور دوسری طرف ایک جوان افغان اینے مجن ومرنی کی ان با تو *ن کو سننے کے لئے ہمد*تن گوش تھا۔

"علامه اقبال این جملات صمیمانه را در حالی که هر دم صرفه گلویش رامیگرفت یکی بعد دگر بالحن پر هیجانی یکایک ادامیکر دو من سر اپاسکوت و محو گفتار سر گوش مانند این مرد بزرگ بو دم و تنها سر خو در ابه علامت اظهار امتنان شور میدادم این که گفتار بلند بالای او به پایان رسید مثل این که از عوالم دگری به زمین فرمو د آمده باشد بانگاه پرسش آمیزی به من نگر سیته گفت ببخشید انقدر از دیدن شما حظ بر دم و به بیان احساسات و اندیشه های در و نی خو دمشغول گردیدم که فراموش کر دم بپر سم شما چای هندی رامیپسندیدیا به چای انگلیسی عادت دارید.

من بدون تامل جو اب دادم که چای هندی را میپسندم به زودی ملازم سینی چای را مقابلم قر ار دادمن در حالی که هنوز گفتار محبت آمیز و خوش ایند او در ذهنم طنین انداز بود خو استم یک قاشق کلان بوره را به پیالی، چامی بریزم که صدای علامه به گوشم رسید که میگوید احتیاط کنید این شکر نیست نمک است و بعد با تبسم معنی داری به من نگرسته افزود اکنون دانستم که شما به چای هندی اشنا نیستید اجازه بد هیدبرای تان چائی انگلیسی فرمائش بدهم از این پیش آمدنار احت شدم اماعلامه اقبال که ضمناً چای به اصطلاح نگلیسی را فرمائش داده بوده" (۸)

ترجمہ: "علامہ اقبال یہ عقیدت مندانہ جملے ایک ایسی عالت میں ادا کرتے رہے جب ان کے گلے اور سینے میں تکلیف بھی تھی اور اس وجہ سے ان کی آواز بھی لرز جاتی مگر وہ یہ جملے مسلسل ادا کرتے رہے ۔ اور میں سرایا خاموش اس مردِ دانا کی اس گفتگو میں ڈوبار ہا اور گرال قدر گفتگو پاییہ مردِ دانا کی اس گفتگو میں دوبار ہا اور گرال قدر گفتگو پاییہ سے اس زمین پر آئے۔ دفتا مجھے سوالیہ نظروں سے دیکھ کر پوچھا۔ معاف محمیل تک پہنچی۔ ایسے میں جیسے تھی اور عالم سے اس زمین پر آئے۔ دفتا مجھے سوالیہ نظروں سے دیکھ کر پوچھا۔ معاف

کیجئے گا آپ کے آنے کی اس قدرخوشی ہوئی کہ اپنے خیالات اور اندرونی کیفیات کے بیان نے مجھے اس قدر مصروف رکھا کہ آپ سے پوچھوں آپ ہندی چائے بند کریں گے یا انگریزی میں نے تو قف کئے بغیر کہا میں ہندی چائے بند کرتا ہوں ملازم نے جلدی سے چائے میر مسامنے رکھی میں ابھی تک ان کی مجت آمیز گفتگو کے اثر میں اس قدرمور ہا اور چاہا کہ ایک بڑا تھجے چینی آبین نمک ہے۔ اور معنی اور چاہا کہ ایک بڑا تھجے چینی آبین نمک ہے۔ اور معنی خیز انداز میں مسکرا کر کہا کہ اب میں ہم محمولیا کہ تو ابھی تک ھندی چائے سے آثنا آبیں ۔ اجازت دیجئے کہ آپ کے لئے انگریزی چائے کا آرڈرد سے دول ۔ مجھے ان کو دو بارہ تکلیف دینے کی کوفت ہوئی ۔ ملامہ نے براصطلاح انگریزی چائے بارے کا آرڈرد سے کرموضوع بدل دیا ۔ علامہ نے رشتیا سے افغانتان میں ان کی زیادہ پڑھے جانے والی محتب کے بارے میں پوچھا آخر میں رشتیا کو آٹو گراف کے طور پر درج ذیل رہائی ان کے نوٹ بک میں کھے کردی ۔

ز انجم تا به انجم صد جهان بود خرد هر جا که هرزد آسمان بود و لیکن چو به خود نگریستم من کران بیکران درمن نهان بود (۹) حضرت علامه کی وفات کے مناسبت سے مجله کابل کا تعزیتی مقالہ جو مجلے کے خصوص اقبال نمبر مئی جون میں بعنوان وفات داکتر اقبال شاعر وفیلون شہیر شائع ہوا ہے۔ اس مقالے کو سیدقاسم رشتیا نے تحریر کیا ہے او اس میں کابل میں منعقدہ پہلی اقبال تعزیتی کا نفرنس کا حوالہ بھی موجود ہے جو حضرت علامہ کو نراج تحیین پیش کرنے کے لئے ان کی وفات کے صرف ایک بیفتے بعد کابل میں منعقد ہوائی تھی (۱۰)

"خبر جگر خراشی کهبشب اول ثور از هندبدست آمد، حاکی از فوت داکتر سر محمداقبال شاعر و فیلسوف بزرگ هند بو د که باثر مرض ضیق النفس به تاریخ مذکور در شهر لاهور بعمر شصت و سه سالگی پدر و دحیات گفت (انا الله و انا الیه و اجعون)

مرحوم داکتر اقبال نه تنها یک ادیب و یک فیلسوف عالی مقام بود, بلکه علاوه بتمام معنی یک عالم عصری و در عین زمان از پیشو ایان ملت هند بشمار میرفت و از طرفی هم علاقه معرفی به افغانستان داشته ، در تمام اشعار و آثار خود از ملت افغان ستایش و بسی اندر زهای خویش را به افغانیان خطاب کرده است.

باوصف تمام اينها طبيعي است كه فقدان همچه يكرجل نامور چه انداز ه اسباتاثر ملت و

حکومت افغانستان گردیده و قلوب همه را داغدار ساخته است. خصوصا و زارت معارف و انجمن ادبی که روابط قدی تری با فقید مذکور داشت ازین سانحه بیش از همه متاثر و بمجر دشنیدن خبر اسف انگیز ند بو د به اظهار مراتب تالم عمیق خویش و ابر از همدر دی به ملت هند و بازماندگان آن مغفور پرداخت علاوه برای آنکه از شخصیت و خدمات ادبی و اجتماعی داکتر اقبال مرحوم تذکاری بعمل آمده باشد بتاریخ پنجشنبه هشت ثور مجلس یا دبود باشکو های در سالون مقابل و زارت معارف تر تیب \_\_\_\_ (۱۱)

ترجمہ: ''ہندوستان سے تورکی یکم شب کو ایک رقت انگیز خبر موصول ہوئی وہ ہندوستان کے عظیم فلسفیٹا عردا کتر سرخمدا قبال کی وفات کی خبرتھی جومتعلقہ تاریخ کو دمہ کی مرض سے لا ہور میں تریسٹھ سال کی عمر میں وفات پا گئے۔ (اناللّٰہ و انالابہ راجعون)

مرحوم ڈاکٹراقبال مذصرف ایک ادیب اوراعلیٰ درجے کے فلسفی تھے بلکہ بحیثیت مجموعی اپنے دور کے ایک بے بدل عالم تھے اور خاص کر ہندوستان کے صفِ اول کے رہنماءوں میں شمار ہوتے تھے افغانستان سے ایک خاص تعلق تھاان

کے اشعار میں افغان ملت کے لیے تحسین اور اپنے مخصوص انداز میں افغانوں کے لیے خطاب موجود ہے

ان تمام امور کی بنا پر یہ ایک فطری امر ہے کہ ایک ایسی عظیم ستی کا ہم سے جدا ہو ناافغان حکومت اور افغان ملت کے لئے کتنا باعث افسوس ہوگا۔ ان کی مفارقت سے ہمارے دل داغدار ہو گئے رخصوصاً افغانتان کی وزارت معارف اور انجمن ادبی کے مرحوم سے قریبی روابط تھے۔ حضرت علامہ کے سانحہ ارتحال سے نا قابل تلافی صدمہ ہوا۔ دل کی گہرائیوں سے ملت ہنداور مرحوم کے پسماندگان سے دلی تعزیت کرتے ہیں۔ اس کے علاوہ ہم نے حضرت علامہ کی گہرائیوں سے ملت ہنداور مرحوم کے پسماندگان سے دلی تعزیت کرتے ہیں۔ اس کے علاوہ ہم نے حضرت علامہ کی شخصیت علمی واد بی خدمات کے اعتراف کے سلم میں کہ گورکو وزارت میں ایک پروگرام منعقد کرایا۔۔۔۔"(۱۲)

میدقاسم رشتیا کی یہ فارسی تعزیتی تحریر بعد میں صدیل رصیو نے اپنی تالیت" افغانتان واقبال" میں بھی شائع ہوئی ہے۔ (۱۲)

کی (۱۳۳) اور اس کے بعد میں "سیراقبال شناسی در افغانتائمیں بھی شائع ہوئی ہے۔ (۱۲)

#### ماً خذات

- (۱) سالنامه کابل مطبوعه طبع دولتی کابل،۱۱–۱۳۱۲هژش،ص \_ ۱۰۹
- (۲) خاطرات سياسي، سيدقاسم رشتيا مبوعه كابل 1385 هـ ش ص 34
- (۳) مفت روزه"وفا" د آزادافغانتان دلیکوالولولنه پیثاور،اا جدی ۱۳۷۵هژش، میسیم ۳
  - (۴) ہفت روز ہ''وفا''،ااجدی2۵ساھش ہیں۔ ۴
    - $\gamma_{-}$  ايضام  $\gamma_{-}$  ايضام (۵)
      - (۷) ایضایس ۳
        - (۸) ایضایس ۲۱
        - (۹) ایضایس (۹)
  - (۱۰) مجاز کابل "مطبوعه طبع دولتی کابل مئی جون ۱۹۳۸ص په ۸۷
    - (۱۱) ایضائل یا ۹۴
- (۱۲) افغانتان میں اقبال شاسی کی روایت، ڈاکٹر عبدالروف رفیقی مقالہ پی آج ڈی علامہ اقبال او پن یونیورٹی اسلام آباد 2005 غیر مطبوع شرب ۱۲
  - (۱۳) افغانتان واقبال،صديق رهيو، وزارت اطلاعات وكلتورمؤ سسه انتثارات بيهقي، كابل ۴۵ ۱۳ هرش/ ۱۹۷۷ ص ۵۰ تا ۵
    - (۱۴) سيراقبال شاي درافغانتان، دُاكٹرعبدالروف رفيقى،اقبال اكادى ياكتان لاہور ۲۰۰۴ء ص ۱۰۲

\*\*\*

\* مرزا كاظم رضا بيك

# A Persian Poet of Kashmir"Muhammad Tahir Ghani Kashmiri" Mirza Kazim Raza Baig

While Kashmiri valley has made its name alive forever by progressing in other sciences and arts, there have been born from time to time such immortal poets in poetry and poetry, who have been born from time to time. In spite of adversity, they are still alive and will always be alive. It is not because his country gave him this honor. Rather, it is his speech that gives the reader a sense of his stature, the maturity of his art, the universality of observation and the lofty meanings. Kashmir valley had its own civilization and culture. All the branches of literature that can be used to maintain and preserve civilization were present in old Kashmir and probably still exist today. In medicine, everything from crude instruments to surgical instruments was discovered. In the architecture, there was finer finer stonework to the construction of the temple of Martand. In art and painting, even pictures were drawn that were a deception of the original, and in the same way, in poetry and poetry, books were written, from Dohun, whose odd stanzas told the story of Ramayana, and Mahabharata with even stanzas. Story. Well, in this article, I would like to mention a living poet of Kashmir, who is still

living, if not in Kashmir, but in Shiraz and Iran. Who, in his lifetime, made the people of Kamal a part of his life. But as if he did not serve his country while he was alive, he did not do any service after his death. This ill-fated poet was Maulana Muhammad Tahir al-Mutashmif by "Ghani Kashmiri".

سری زبیر گئج کے عقب میں ایک محلہ را جوری کدل کے نام سے موجود تھا وہاں آج سے تقریباً چار سوسال پہلے عثائی خاندان کی ایک ثاخ آباد تھی، جمکے ایک متوسط گھرانے میں سال سن ۱۰۴۰ھ مطابق سن ۱۶۲ء میں محمد طاہر غنی پہلے عثائی خاندان کی ایک ثارت ہونے کے علاوہ چہرے سے ذھانت ٹیکتی تھی، جواس بات کا پنتہ دیتی تھی کہ پیلڑ کا اپنی مختصر سی زندگی میں اس کمال کو پہنچے گا، جمکے لیے بڑے بڑے سخور ترستے رہتے ہیں۔ چنانچے پچپن کے چند برس گذرانے کے بعد میں محلوق بیاں جو ملائحن فانی کے زیرا ہتمام تھا۔ وہ خود بھی میں محلوق بھی ایک بیاں جو ملائحن فانی کے زیرا ہتمام تھا۔ وہ خود بھی

جوں جوں جوں جوں طبعیت کارجحان شاعری کی طرف بڑھتا گیا۔ دنیا کی بے شاقی کا شدیدا حساس پیدا ہوتا گیا۔ ہرشے میں ناپائداری سی نظر آنے لگی اور اپنا آپ تن تنہا ساد کھائی دینے لگا اس میں کچھا پنی مالی بدحالی کا بھی حصہ تھا اور کچھ زمانے کی ناقدری کا بھی۔ چنا خچ طبیعت خلوت ثینی کی طرف مائل ہوگئی لوگوں سے ملنا جلنا ترک کردیا۔ بحث ومباحثوں سے بھی غیر عاضر رہنے لگے۔ البتہ ہر وقت شعر و شاعری کی دھن میں اور عثق مجازی کی تلاش میں کھوئے کھوئے سے رہنے لگے۔ جس سے محت پر بڑا اثر پڑا۔ جسم نجیف و لاغر ہوگیا۔ بدی خوا ہوں، عقیدت مندوں اور قرب میں رہنے والے مخصوص شاگردوں میں تشویش پھیل گئی۔ جنانچی ان کی طرف اشارہ کر کے ایک جگہ فرماتے ہیں کہ:۔

از کشته شدن چهرهٔ عاشق نشود زرد این دانم به پیشانئ سیماب نهادند این خانم به پیشانئ سیماب نهادند این خان اورزمانے سے انہیں ہمیشہ شکایت رہی۔ اسکے ساتھ ہی اپنی قسمت سے بھی شاکی رہے۔ جس نے ایسے باکرال سے باوری دکی ، ذیل کے اشعار میں فرماتے ہیں کہ:۔

در انجمن خود بار مده همچو منی را انقلاب نعم آباد جهان سی خواهم کس بعد مرگ گریه بعالم نمی کند نیک و بد را امتیازی نیست در بازار دهر

افسرده دل افسرده کند انجمنی را شاید این طالع برگشتهٔ من برگردد در زندگی چو شمع بگریم بحال خویش می شود در هر ترازو سنگ باگو هر طرف

مرا ز کس نبود چشم التفات غنی ز پشت آئینه پیداست صورت عالم غنی کے تجرد کا تذکرہ نویوں نے ذکر کیا ہے اور باوجود جدا شبت س کمال ہی تعلقی بود ، خودان کا کہنا ہے

کہ:۔

چو من ببحر تجرد کس آشنا نبود یکی است پیرهن و پوست چون حباب مرا غنی مثال ومتاع دنیوی سے یکسر آزاد تھے۔ یہ بات ان کے کلام سے جا بجامتر شخ ہوتی ہے۔ بعض تذکرہ نو لیول نے کھا ہے کہ انہوں نے تمام عمر وطن سے جدائی اختیار نہ کی ایکن ان کے کلام سے ہندوستان کے سفر کا ثبوت ملتا ہے:۔

کردست هوائی هند دلگیر مرا ای بخت رسان بیاغ کشمیر مرا گشتم ز حرارت غربی بهتات از صبح وطن بده بتا شیرا مرا غنی کے متعدد اشعار سے شبہ ہوتا ہے کہ ان کی بینائی جاتی رہی تھی: ۔

بچشم خود نتوان دید ضعف پیری را خوشم که دیده زمو پیشتر سفید شد بست بسکه آزرده ام از دیدن مردم چه عجب مردم دیده اگر از نظرم افتادست غنی کی زندگی بی میں ان کے کلام کوشہرت و مقبولیت عاصل ہوگئی تھی لہذاوہ خود کہتے ہیں کہ:۔

غنی چر صلهٔ شعر از کسی گیرد همین بس است که شعرش گرفت عالم دا غنی کاشمیری، استغنا، توکل اور بے نیازی کے مضامین نئے نئے ڈھنگ سے باندھتے ہیں۔ حب حال ہونے کے سبب ان اشعار میں جذبے کی صداقت موجود ہے، جبکے باعث کلام نہایت پُر اثر ہوگیا ہے اور قاری کے دل میں اتر جاتا ہے کچھ مثالیں ملاحظہ ہوں:۔

استغنا: به

ما بفقر و فاقه خورسندیم همچو آسیا گر رسد روزی غبار خاطر ما می رسد قناعت: \_

هر کسی کشیده آرزوی خویش درکنار ما دست خویش در بغل خود کشیده ایم

بلندهمتی: \_

دایم جوانم از مدد همت بلند یعنی ز بار منت کش خم نگشته ایم غنی تشیری ، علائق دنیوی سے استے متنفر بیل که لباس بھی قید فا مذافر آتا ہے: ۔

یوسف مصر تبحرد داند پیرهن هیچ کم از زندان نیست جیسا کم گولد بالا اشعارسے ظاہر ہوتا ہے کئی کاشمیری کے ہال منہائج اوراخلاقی اقدار کی عظمت کا بیال ہے۔ ایک اور مثال کیجئے:۔

ھو چند که در کوچۂ تن و یو دویدیم چون مھرہ تسبیح بجائی نریسدیم مافظ و دیام کی طرح غنی کاشمیری کے ہاں بھی دنیا کی بے ثباتی بنم کی عالم کیری اور زمانے کی دول پرم ہری کے موضوعات یر بڑے اچھے اٹھے اشعار ملتے ہیں: یہ

غافل مشو ز عاقبت کار خود غنی دل نه بخواب مرگ که دنیا فسانه ایست سیر این غمکده کردیم زمه تا ماهی هیچ یک نیست که بیدانم بود در عالم میرزاصائب بین، مگراس فن مین غنی کاشمیری نے بھی کمال حاصل کیا ہے کیم، صائب اورغنی کے ہم حبتی نے اس طرز کو مشتر کہ جولال گاہ بنا کر گویا ایک خاص فن کا درجہ دیا غنی کی بابت صاحب" تنائج الافکار"کابیان ہے کہ"کلامش در تمثیل گوئی بی نظیراست"نمونے کے طور پر ایک شعر ملاحظہ ہو:۔

سزدگر زاهد خشک است رهبر بی تمیزان را که نابینا عصا را رهنمائی خویش می سازد غنی کاشمیری نے شاعری میں اپنے لیے بالکل ایک راسة اختیار کیا وہ تتبع کے قائل نہ تھے جو چیز آج بھی انہیں دیگر فارسی شعراسے ممتاز بنادیتی ہے وہ ان کی شاعری میں صنعت تضاد ہے ۔ شعر کے پہلے مصرعے میں وہ جو دعویٰ کرتے ہیں ، دوسر سے میں وہ اس کا جواز پیش کرتے ہیں ۔ اسکے علاوہ اصناف شخن پر انہیں پوری قدرت تھی ۔ انہوں نے اسپنے کلام کو ہمیشہ حشر وزواید سے پاک رکھا۔ کلام کے فصاحت کے ساتھ ساتھ ایسی بندشیں استعمال کی ہیں کہ بے اختیار منہ سے واہ واہ نگلتا ہے ۔ ان کے دیوان میں ایک شعر بھی ایسا نہیں جسے بھرتی کا شعر کہا جاسکے ۔ ہر شعر میں نیا خیال ہے، نئی جدت ہے، نیادعویٰ اور نئی دلیل ہے مثلاً ؛ ۔

اگر شهرت هوس در ری اسیر دام عزلت شو که در پرواز دارد گوشه گیری تام عنقا را

یہے گاہ میری کا منت صادہ ماں اور آئی ہم سے صروں سے حاراد یوان بنزا پر اہے ۔۔ ایک باغنی کاشمیر ی کابیشعر کسی طرح سے ایران پہنچا: ۔

موئ میانِ تو شدہ کرالہ پن کرد جدا کاسۂ سر یاز تن کرالہ پن خاص کشمیری لفظ تھا۔ لہذا ایران کے ادبی حلقول میں اس پرکافی کے دے ہوئی۔ بالآخر مرز ا صائب جو اسوقت ایران کے باکمال ثاعر تھے۔ کشمیر چلے آئے۔ صائب کے ورودِ کشمیر کے متعلق صاحب خزانہ عامرہ' کا بیال ہے کہ:۔

"هژ دهم محرم سنه اثنین و اربعین و الف (۹ م ۱ ۰ ه) ظفر خان را حکومت کشمیر به نیابت خواجه ابوالحسن مقرر گردید. مرزا (صائب) محمل سفر یا ظفر خان بربست و پس از گلگشت کشمیر جنت نظیر هندوستان را و دا ع کرد "(خزانه عام ه ص ۲۸۷)

بعدازان، صائب نے عنی سے ملاقات کی۔جب کرالہ بن کے معنی دریافت کیے، تو عنی مسکر ابو لے'' کرالہ بن نام رشتہ ایست کہ کوزہ گران کاسہ رااز چرخ جدامعی سازند' مرزاصائب برتشریح سنکر حجوم الحصے۔ دوسری بارپھرایساہی واقعہ پیش آیا غنی نے مندرجہ دوشعر کہے اور مرزاصائب کو دکھائے:۔

صرف بی درونی من کرد بھر رقیب کشتهٔ زخم زبان قلم یار شدم حسن سبزی بخط سبر مرا کرد اسیر دام همرنگ زمین بود گرفتار شدم مرزاصائب نے جب دوسراشع پڑھا،تو وجد میں آکرنا چنے لگے بولے سجان اللہ کیا تثبیہ ہے کیا زبان ہے ۔کاش تم مجھے میراساراد یوان لیتے اور مجھے اس کے عوض صرف کیی ایک شعرد بیتے۔

غنی کاشمیری چونکہ فطر تأساد گی پیند تھے۔اس لیےان کی شاعری میں بھی ساد گی جملکتی ہے۔البیتہ انداز بیاں اتناموژ اور دنتیں ہے کہ پڑھنے والا کور ہوجا تا ہے۔روز مرہ کی زندگی میں بھی انہوں نے اسی ساد گی کو برقر اررکھا۔ دنیا سے طبعیت ایاٹ ہونے کے بعد نقل مکان کیااور را جوری کدل سے نکل کرعالی کدل چلے آئے۔ جہاں ایک جھوٹی سی دوکان میں تجر د کی زندگی بسر کرنے لگے ۔جب اندرموجو دہوتے تو دکان بندرہتی ،جب باہر جاتے تو د کان تھلی جیموڑ تے ۔ ایک مرتبهایک عقیدت مندملنے کے لیے آگئے دیکھا کہ د کا ان کھی ہے اور اندغنی موجو دنہیں ۔ مایوں ہو کرلوٹے ۔ دوسری بارپھر آئے تو د کان بندھی دیتک دی اندر سے غنی نکلے یو چھا'مولانا'اس میں محیا بھید ہے۔جب آپ یہاں نہ تھے،تو د کان کھلی تھی،اب کہ آپ تشریف فرماہیں۔ دوکان بند ہے'' غنی نہس دیئے بولے'' دوکان کی یو بخی میں ہوں جب اندر ہوتا ہوں تو چوروں کے ڈرسے دوکان بند کرتا ہوں ۔البتہ جب باہر جاتا ہوں تو کھلی چھوڑ تا ہوں'اس پر دونوں خوب منسے ۔ غنی کاشمیری کی بے ثباتی سے بے حدمتا ثر ہو چکے تھے۔لہذا ان کی طبعیت میں ضرورت سے زیادہ خود داری تھی یمی کی بیجا تعریف وتوصیف مذکرتے تھے۔جواس ز مانے میں شاعروں کامجبوب شغل تھا۔ مذہبھی کسی حاکم کو خوش کرنے کے لیےقصیدہ کہا، چونکدان کی شاعری کشمیر سے نکل کر بہت دورد ورتک پہنچ چیک تھی ۔اس لیے ہر جگہ نامور ہو گئے تھے۔ایک بارشہنشاہ اورنگ زیب نے جوان دنول ہندوستان کے حکمران تھے،ایینے ناظمحشمیر میف الدین خان کالکھا کغنی کاشمیری کو مابدولت کے دربار میں حاضر ہونے کی ہدایت کرو نال موصوف غنی کاشمیری کے خاص عقیدت مندول میں سے تھے اورخو دبھی اچھے شعر کہتے تھے۔و ،غنی کاشمیری کی خدمت میں عاضر ہوئے اور انہیں منشائی شاہی سے طلع کیا پھلاغنی کب شہنشا ہیت کے رعب میں آنے والا تھا۔اس نے کہا،ایینے باد شاہ کوکھوکٹنی ایک دیوانہ ہے، جس کا کو ئی ٹھورٹھکا نہیں''۔

سیف الدین فان مسکرا کر بولے یے فلم ہے مولانا کہ ایک عاقل اور با کمال شاعرکو دیوانہ قرار دول'اس پر غنی آپے سے باہر ہوگئے۔ وہیں کپڑے بھاڑ کر دیوانوں کی طرح بھا گئے لگے اور اسکے تین دن بودیعنی س ۲۹۹ مطابق سن ۱۹۹۰ء میں اس دار فانی سے چل بسے۔ گویااس دنیا میں صرف ۳۹ برس زندہ رہے۔ اسوقت عالی کدل کے باس اپنے امتاد ملائحن فانی کے مقبر سے میں آسود و فاک ہوئے۔ ان کی قبر آس پاس کے محلول میں غنی بابا کی قبر مشہور ہے۔ ان کی وفات پرعقیدت مندول نے بے شمار قطعات ِتاریخ لکھے۔ جن میں سے ایک مندر جہذیل قطع تاریخ پیش خدمت ہے۔

چو دادش فیض صحبت شیخ کامل محسن فانی تھی چون کرد بزم شیخ را گفتند تاریخش

غنی سر حلقهٔ احباب و در نکته دانی شد که آگاهی سوی دارالبقا از دار فانی شد غنی کی وفات کے بعدان کے ایک ثا گر دمجر مسلم نے ان کے کلام کوتر نتیب دیا، جوس ۱۸۴۵ء میں مطبع مصطفائی کھنو میں چھپا تھااورین ۱۹۳۱ء میں منشی نولکشو رنے اس کا نوال ایڈیشن شایع کیا۔

افنوس ہے کہ عمر نے یاوری نہ کی،ورئشمیر کا پیجادوا ثر ثاعرا پنے پیچھے علم وادب اور دانش کا ایک گراں بہا

خرانه چھوڑ جاتا۔

## مآخذومراجع

ا ـ د یوان غنی کاشمیری ،نوکشو ر ـ ۱۹۳۱ء

۲ ـ تاریخ کشمیراظمی ـ ازخواجه محمداعظم شاه،لا هور ـ ۳۰ ۱۳۰ هـ

۳ پسرود آزاد ،غلام کی آزاد بلگرامی ،حیدرآباد دکن به ۱۹۱۳ء

۴ شِمع الجمن \_ نواب محدصد . بن حن خان \_ بھویال \_ ۱۲۹۳ھ

۵ ـ تاریخ اقوام کشمیر منشی صدالدین فوق له الهور ۲ ۱۹۳۳ و

۲ <sub>- خزانة</sub> عامره <sub>-</sub>غلام على آزاد بلگرامی <sub>-</sub> کانپور ـ ۱۸۷ء

ے غنی کشمیری (مقالہ ) علی جواد زیدی <u>۔</u> معارف ِاعظم گڑھ ۔ جون <u>۔</u> ۱۹۲۹ء

٨ کلمات الشعرام محمدافضل سرخوش په ۱۹۴۷ء

٩ - تلمكهٔ تذكرة شعراي تشمير ( بخش دوم ) مرتب به سيد حمان الدين شاه را شدي به كرا جي

١٠ نتائج الافكار \_قدرت الله گوياموي \_ بمبئي

االحثمير كى فارى شاعرى (مقاله )محمد عبدالله قريشى \_آئيينه تثمير \_لا ہور \_

\*\*\*

## ميرتقى ميركىء شقيه مثنويول ميس داستاني عناصر

#### \* ڈاکٹرنمینہ سیف

### Dastani Elements in Mir Taqi Mir's Romantic Stories(Masnaviyon) Dr. Samina Saif

Urdu Dastan has had significant and profound impact on our literature. Dastan is that type of fictional literature from which novels, short stories, dramas and novelettes have sprung. Apart from this, Urdu poetry has also consciously or unconsciously absorbed the effects of dastani literature. Dastaani imagination is also present in Khuda-e-Sukhn Mir Taqi Mir's romantic Masnaviyat. A comparative and analytical study of Mir's Ishqiya Masnaviyat"—Shola e Ishq", "Darya e Ishq", "Ijaz e Ishq", "Hikayat e Ishq", "Moar Nama" and "Jawan o Aroos—"with dastaani literature shows that the characteristics like supernatural and suspenseful events, imagery and intensity of emotions, linguistic expressions and deep love are the interconnected and common features.

**Key words**: Masnaviyat-e-Mir, Romantic dastaanen, Imagination, Intensity of love, Supernatural, Mysterious environment, Exaggeration

Marketter Sur 1/1 1/1 1/1 1/2 1/2 1/2

خلاصہ: اُردودامتانوں نے ہمارے ادب پرواضح اور گہرے اثرات چھوڑے ہیں، دامتان افسانوی ادب کی وہ قسم ہے جس کے سرچشم سے ناول، افسانو، ڈرامداور ناولٹ کھوٹے ہیں۔ علاوہ ازیں اُردوشعرانے بھی شعوری یا غیرشعوری طور پر دامتانی ادب کے اثرات کو افذو جذب کیا ہے۔ خدائے من میرتنی میرتنی میرتنی میرتنی میرتنی میرتنی میرتنی دامتانی تخیل موجزن ہے۔ میرتر کی عشقید مثنویات میں بھی دامتانی تخیل موجزن ہے۔ میرتر کی عشقید مثنویات ''شعلامت '''دریائے عشق''''اعجاز عشق''''کرا ہے عشق'''مورنامہ''اور''جوان وعروس'' کا دامتانی ادب سے تقابلی اور تجزیاتی مطالعہ کرنے سے عیاں ہوتا ہے کہ مافوق الفطری اور پر بخش واقعات، منظر کشی اور جذبات نگاری کا بھر پوراستعمال، زبان و بیان کی رنگینی اور عثن کی شدت جیسی صفات میسال ہیں۔

کلیدی الفاظ: مثنویات میرَ،رومانی دانتانیں، تخیل السماتی فضا، ڈرامائی کیفیت، محیراالعقول واقعات، عثق کی شدت، مبالغه آرائی۔

شمالی ہند میں میر تقی میر وہ پہلے شاعر ہیں جن کے ہال منظوم افسانوں کے مکل نمونے ملتے ہیں۔ دکن میں البت مثنوی کی ہیت میں میر تقی میر وہ پہلے شاعر ہیں جن کے ہال منظوم دانتانی قصے شمالی ہندوالوں سے اوجبل تھے لہذا میر آن منظوم قصول سے ہر گزوا قف نہ تھے بلکدان کے پیش نظر تو فاری مثنو یوں کی روابیت تھی جس سے انھوں نے استفادہ ہجی کیا۔ جو شاعر غرل لکھنے پر قادر ہوتے ہیں وہ مثنوی ہیں صنف میں تر تیب وانتظام سے عہدہ بر آہ نہیں ہو پاتے ، مگر میر میر نظر اور مثنوی دونوں خوب کہتے ہیں ۔ میر تقی میر آپ نے متن "نہوت عثق" ''دونا میں اور نخواب و خیال' میں اپنے عثق کی کارگزار یوں کا ذکر کیا ہے جبکہ ''شعلو عثق '''در یائے عثق '''اعجاز عثق ''' حکایت عثق '' قصد افغان پسر )''مور نامہ'' کی کارگزار یوں کا ذکر کیا ہے جبکہ 'شعلو عثق '''در یائے عثق '''اعجاز عثق ''' کیا ہیں ۔ درج بالا تمام عشقیہ مثنو یوں کی صورت میں چھوٹے جھوٹے قصے نظم کیے ہیں ۔ درج بالا تمام عشقیہ مثنو یوں کی کل تعداد نو ہے اور ان تمام مثنو یوں کا بیانیہ سرا سرعشقیہ وار داتوں کے گردگھومتا ہے۔

میر تقی میر کی ابتدائی تعلیم و تربیت میں ان کے صوفی بزرگ والد علی متقی اور درویش صفت چیابیدا مان الله کا 
ہاتھ تھا۔ لہذا انھوں نے بچین سے ہی عثق حقیقی کے فیوض و برکات کو قبول کیا اور جوانی کی دبلیز پر قدم رکھتے ہی عثق 
مجازی کی طرف مائل ہوئے۔''معاملات عثق'' میں مجبوب سے اختلاط اور وصل کے دل کش وخوش کن اور بے تکلفا ندو 
آزاداند معاملات کے بیانات موجود ہیں۔ اس عشقیہ مثنوی میں میرکا اسپنے مجبوب سے بر تاؤدرویشانداور قلندراند ہے اور 
بہال ان کے فقیر اندمزاج کو بھی دیکھا جاسکتا ہے، عثق میں یہ بے کسی اور بے قراری اُردود استانی ادب کا خاصہ بھی ہے۔ 
یہ بے کسی اور بے قراری'' آرائش محفل'' میں منیر شامی''سحر البیان'' کے شہزادہ بے نظیر اور'' باغ و بہاز' کے درویشوں 
یہ بے کسی اور بے قراری'' آرائش محفل'' میں منیر شامی''سحر البیان'' کے شہزادہ بے نظیر اور'' باغ و بہاز'' کے درویشوں

کے کرداروں میں با آسانی دیکھی جاسکتی ہے۔''معاملات عثق'' کے درج ذیل اشعار میں دانتانی ہیرووالی عاجزی اور مسکینی ملاحظہ کی جاسکتی ہے:

جو کھاتا قسم تو ہو

''معاملات عثق'' میں بھی بداشعار ملتے ہیں ۔'(۳)

لگتے کہ کیا گدا کی قسم

رفته سلوک ہاتھ یاؤں کو اینے رفته آنکھول سے تلوے ملواتے بیگاہ بانوں پھیلاتے ميري ر کھتے تھے میری آنکھوں پر چل کر آتے تھے جب کبھو ایدھر بانوں ترے یانوں تلے مری جال ہے یا رکھے یاں تو احمان ہے ہنکے سینے یہ پاؤں رکھ دیتے دل مرا يول بھي ہاتھ يس ليتے(١) ''معاملات عثق'' کے ان اشعار پر'' باغ و بہار'' کے کر داروں کا گمان گزرتا ہے۔ جہاں'' باغ و بہار'' کا پہلا درویش ایک بےعمل اورخوشامدی کر دار ہے وہیں تیسرا درویش پر کہتا ہے''عقل وہوش برباد ہوئے، عالم سکوت کا ہو گیا۔ میں اس کے قدم پر گرپڑا۔ اُس نے گلے لگالیا۔'(۲)اس ضمن میں ڈاکٹرسلیم اختر کایہ بیان قابل غورہے۔ ''میر کی شاعری کاتفصیلی مطالعہ کرنے سے اس کے ہاں پابوسی کا بہت قوی رجحان ملتا ہے بلکہ بعض اشعار سے تو یہ گمان ہونے لگتا ہے کہ بیں میر Foot Fetishism کا شکار نہ ہو۔ یابوسی کی خواہش اتنی قری ہے کہ غرلوں کے علاوہ

''معاملات عثق'''' بوش عثق''اور' خواب وخیال' تینول مثنویال ایک ہی عشقیہ چوٹ کابیان ہیں میرؔ کے عثق کاارتقا، عاشقی کی نوعیت و مزاج اور شخصی عال کا مطالعہ کرنے کے لیے ان بینول مثنویوں کو ایک ہی شخصی قصہ شمار کرنا بہتر ہو گا کجبوب کا سرایا ببنسی لذت کوشی عثق کاراز فاش ہو جانا، غم جانال اور غم دورال سے میرؔ کاذہنی توازن جاتے رہنا یہ سب کیفیات ان بینول مثنویوں میں اس طرح بکھری ہوئی ہیں کہ'' تنہا ایک مثنوی نفس معاملہ کو سمجھنے میں مدد نہیں دیتی۔'' کیفیات ان بینوں مثنویوں کو اگر ملا کر دیکھا جائے تبھی میرؔ کی منظوم آپ بیتی کی شکل واضح ہوتی ہے میرؔ کا بہی معاشقہ ان کی عشقیہ شاعری بالحضوص غرایات کا محور و مرکز ہے ۔غراول میں میرؔ نے اپنی ذات پر پر دہ داری کی دبیز تہہ چڑھائی ہوئی ہے مگران مثنویات سے ان کی شخصیت عیال ہوتی ہے اور ان کے عشقیہ تصورات اور رجحان کا انداز ولگا یا جا سکتا ہے۔

''شعلعشن'' میں میر آنے اپنے زمانے کے ایک معروف قصے کو ظم کیا ہے۔ قصے کا ہیرو پرس رام ہے اور ہیرون اس کی ہوری ہے جو پرس رام کی موت کی جھوٹی خبرس کر اپنی جان قربان کر دیتی ہے۔ پرس رام کو یہ جھوٹی خبرس ہوتا ہے مگر ہوری کی مجت بر داشت نہیں کر پاتا ہے ، مگر ہوری کو سنانے کی مجویز اس کے امر دعاشق نے دی ۔ وہ پرس رام اور اس کی ہوری کی مجت بر داشت نہیں کر پاتا ہے ، مگر پرس رام کی ہوری کے مرجانے کے بعد اسے واقعتاً افوس ہوتا ہے لیکن قصہ بہیں پرختم نہیں ہوتا ہے۔ پرس رام کو پہتہ چلتا ہے کہ ایک شعلد رات کو آسمان سے دریا کی طرف الرجا تا ہے ۔ ورس رام کی صدالگا کر فائب ہوجا تا ہے۔ پرس رام دریا پر پہنچ جاتا ہے اور شعلے کے ساتھ آسمان کی طرف الرجا تا ہے ۔ پرس رام کی تلاش کی جاتی ہے مگر اس کا کہیں سراغ نہیں ملتا عشق اُردو دامتانوں کا لاز می جزو اور بنیادی خصوصیت ہے ، عشق کی شدت و تپش اور اس کے مصائب و آلام کاذ کر کم و بیش تمام اُرد و منظوم اور نشری دامتانوں میں موجود ہے ۔ ''شعلوشق'' کے اختتا م پرمیر آنے بھی عشق کی تباہ کاریوں کو یوں بیان کیا ہے:

بہت جی جلائے ہیں اس عثق نے بہت گھر لٹائے ہیں اس عثق نے فرانوں سے اس عثق نے شہر (۵)

دنتعلم عثق "کی ماندمشر قی لوک دانتانوں میں عثق کی شدت اوروس مجبوب بعداز مرگ ایک عام ہی بات ہے۔ عاشق و مجبوب کا مجبت میں جان دینا کوئی اچنجے کی بات نہیں ہے۔ مثنوی کے آخر میں شعلے کے واقعے سے میر کے خیل کی بلند پروازی کا اندازہ لگا یاجا سکتا ہے۔ وہ ایک دانتان گوئی مانند ایک طلسماتی فضا جنم دیتے ہیں جس میں انجام فطر تأزیادہ و حشت ناک اور المیاتی ہے۔ شعلے کے واقعہ کو دیکھ کریہ کہا جا سکتا ہے کہ اس مثنوی میں ہمارے دانتانی ادب کا اجتماعی شعور اور لا شعور جلوہ گر ہے۔ "شعلہ عثق" میں پرس رام کی موت کے حوالے سے ڈاکٹر جمیل جالبی کا ماننا ہے کہ ایسے قصے ہماری صدیوں کی روایت اور ادبی تہذیب میں شامل رہتے ہوئے عوامی سطح پر اسے مقبول ہوئے ہیں کہ ''رفتہ رفتہ تو سے مضطرب ہوکر اجتماعی شیاب نے اس میں شعلے کا مافق تی الفطرت واقعہ کرکے دونوں کو ایک بار پھر سلم میں چوست کردیا اور چرت انگیز مسرت عاصل کرکے خود کو آسودہ کرلیا۔" (۲)

''شعلع شق'' کے انجام میں حقیقی کے بجائے خیالی اور تخیلی رنگ زیادہ نمایاں ہے اور ایسا ہی تخیل ہماری داستانوں میں مروج رہاہے، مزید برآل بہال عثق کے جذبہ میں اتنی شدت ہے کہ جان کی قربانی سے بھی دریغ نہیں محیاجا تاہے مثنوی میں شعلے کا اٹھنا در حقیقت ایک مافوق الفطرت واقعہ ہے جس میں تجیر خیزی، دلچیسی اور ڈرامائی کیفیت جیسی صفات کی موجود گیا سےمچیرالعقول دامتانوں کے زمرے میں داخل کرواتی ہیں ۔

''دریائے عثق''کا شمارمیر کی قابل ذکر مثنویوں میں ہوتا ہے۔اس مثنوی کا قصہ کچھ یوں ہے کہ ایک نو جوان ایک لڑکی کے عثق میں گرفتار ہوکراس کے در پر بیٹھ جاتا ہے۔وہ دُنیا و ما فیہا سے بے خبر ہوجا تا ہے اور کھانا پینا بھی چھوڑ دیتا ہے۔ بدنا می کے ڈرسے لڑکی والے سوحیلے بہانے بناتے ہیں مگر بے سود ۔ آخر کارایک زمانہ شناس اور شاطر دایہ کے ساتھ لڑکی کو شہر سے باہر بھیج دیا جا تا ہے۔ داستے میں دریا کو عبور کرتے ہوئے داید لڑکی کی جوتی ماشق کو دکھا کر دریا میں گراتی ہوئے داید لڑکی کی جوتی ماشق کو دکھا کر دریا میں گراتی ہوئے جانتی اس جوتی کو نکال کرلانے کی کو مشتش میں ڈوب کر مرجا تا ہے۔ کچھ دنوں بعد لڑکی دایہ کے ساتھ دریا عبور کرتے ہوئے چھلانگ لگا کراپنی جان دیتی ہے۔جب جال ڈالا جاتا ہے تو دونوں لاشیں ہم آغوش ملتی ہیں۔

میر آنی مشر اور دریائے مثق "اور دریائے عثق" میں پانی کو عاشقوں کامدفن بنایا ہے۔ یہاں دونوں ہیرواور ہیروائ پانی میں ڈوب کرامر ہوجاتے ہیں۔ پنجاب کی لوک دانتانوں میں بھی ہیرواور ہیروئن دریا میں ڈوب کرحیات جاوید پاتے ہیں۔قیاس کیا جاسکتا ہے کہ میر نے ان لوک دانتانوں سے متاثر ہوکرالم یہ کی بیصورت بیان کی ہو۔ڈاکٹر سیدعبداللہ کے خیال میں میرکو دریاؤں اور سمندروں کا پیغیر متوقع انجام دکھانااس لیے مقصود تھا کہ:

"قارئین کے ذہن کو دریاؤں اور سمندرول کی وسعتوں سے خاص انس ہے۔ان کی لاانتہائیت،ان کی غیر محدودیت ہمارے تخیل کی وُنیا میں بڑا ہیجان پیدا کرتی ہے۔میر کے مثالی عثق کے لیے دریاؤں اور سمندرول کی وسعت کی ضرورت تھی۔میر کی ہیا امرائیری اور پانی کے ذریعے لا انتہائیت کی طرف رہنمائی ان کی مثنویوں کا باقی رہنے والا اور دیریا اثر قائم رکھنے والا عضرہے۔"(2)

میر نے اس مثنوی میں جذبات نگاری اور مناظر کی عکاسی پر زور دیا ہے۔ اظہر مسعود رضوی کا ماننا ہے کہ ''دریائے عثق'' کا پلاٹ ہے جان اور کمزور ہے اور کردارنگاری کے حوالے سے کوئی شخصی اور بھر پورتصویرا بھرتی دکھائی نہیں دیتی ہے، نیز قصہ بھی نقائص سے پڑ ہے۔ (۸) اظہر مسعود رضوی نے ''دریائے عثق'' میں جن کمزور یوں کاذکر کیا ہے، درحقیقت وہ ہماری اُرد ومنظوم اور نثری دانتانوں میں جا بجاموجود ہیں۔ یہام غور طلب ہے کہ دانتان ایک زبانی بیانیہ ہے جس میں دانتان گوئی تمام تر توجہ واقعات کو دلچپ انداز میں بیان کرنے پر مرکوز رہتی ہے، ایسا کرتے ہوئے دانتان گوقصے کی ترتیب ونظیم کا خیال نہیں رکھ یا تا ہے اور کرداری خصائص ابھر نہیں پاتے ہیں۔ یوں پلاٹ ڈھیلارہتا ہے اور کرداری ارتقا کی تو جیسی فنی کمزوریاں ہے اور کرداری ارتقا کی تو تیسی فنی کمزوریاں

دامتانول کاحن ہیں۔

دامتانوں میں ناولوں اورافیانوں کی مانند کردارنگاری کا تصورنہیں ہوتا۔ دامتانوں میں عقل واستدلال پر شخیل کی مندز وری کو تفوق حاصل ہے۔ لہذا یہاں جو کردارا بھرتے ہیں وہ ہماری سماجی اور شخصی زندگی کے متعلقات و انسلاکات اور مملی زندگی کے مخصوص زاویہ حیات کے متحت وجود میں نہیں آتے ہیں۔ اُردو دامتانی ادب کی ان صفات کی وضاحت اطہر پرویزیوں کرتے ہیں:

"دانتانوں کے نقاد دانتانوں سے اس وقت مالیس ہوتے ہیں جب انھیں دانتانوں کے اندر مافوق الفطرت کی فراوانی، پلاٹ کی پیچیدگی، کر داروں میں غیر نمو پذیری بخیل کی بلند پر وازی اور روز مرہ کی زندگی سے بے نیازی، مبالغہ کی غلو تک رسائی نظر آتی ہے لیکن وہ بھول جاتے ہیں کہ بھی دانتان کافن ہے۔ دانتانوں میں سے مافوق الفطرت کے عناصر کو علیحدہ کر دیا جائے، پلاٹ کو سادہ کر دیا جائے، کر دارسپاٹ نہ ہوں، زندگی کا حقیقت پیندانداور مصورانہ تجزیہ ہو لیکن ہم اسے دانتان کانام نہیں دے سکتے "(۹)

"اعجاز عثق "کا آغاز میر نے حمد، نعت اور منقبت سے کرتے ہوئے ایک عشقیہ قصہ بیان کیا ہے۔ یہ قصہ ایک درویش کی زبان سے بیان کیا گیا ہے۔ درویش کو ایک آشفتہ مال جوان نظر آیا۔ مال واحوال دریافت کرنے کے بعد اس جوان نے درویش کو ایک خوبھورت دوشیزہ سے عثق کی واردات کا مال بیان کیا۔ درویش کجوبہ کو جا کرجوان کی خستہ مالی کا بتا تا ہے مگر وہ جوان کی کجت کو طنزیہ انداز میں رد کر دیتی ہے۔ یہن کرجوان دم توڑ دیتا ہے اور کجوبہ جوان کی موت کی خبرین کر بے قرار ہو کررہ جاتی ہے اور پھراس کی جان بھی کل جاتی ہے مثنوی "اعجاز عثق" بیسے قصے میر سے قبل موت کی خبرین کر بے قرار ہو کررہ جاتی ہے اور پھراس کی جان بھی کل جاتی ہے۔ مثنوی "اعجاز عثق" بیسے قصے میر سے قبل " طالب و موہنی" اور "چندر بدن و مہیار" کی صورت میں نظم کیے گئے ہیں، جس طرح دکن میں "پیندر بدن و مہیار" کا قصہ لاز وال شیریں فرہاد" اور پنجاب میں" ہیر را نجما" کی داستان محبت ہے اسی طرح دکن میں" چندر بدن و مہیار" کا قصہ لاز وال حیثیت رکھتا ہے ۔ میر کی اس مثنوی میں عرب وعم کی لوک داستانوں عیباعثقیدرنگ اور المیہ موجود ہے۔

''حکایت عُثق'' میں افغان پسر کا واقعہ بیان ہوا ہے۔ ابتدائی ۱۵۱ اشعار عُثق کی تعریف و تو صیف میں لکھے گئے ہیں۔ افغان پسر ایک ہندو شادی شدہ عورت پر فدا ہوجا تا ہے۔ اس ہندو خاتون کا شوہر بیمار ہو کر مرجا تا ہے، تواس کئے ہیں۔ افغان پسر بھی آگ میں کو د کے ساتھ اس عورت کو بھی رسم ورواج کے تحت سی کویاجا تا ہے۔ عورت کو آگ میں دیکھ کریدا فغان پسر بھی آگ میں کو د پڑتا ہے اورلوگ اس کو اس وقت بچالیتے ہیں۔ پھر رہا کیک وہ عورت چتا سے آگر افغان پسر کے سامنے جلوہ گر ہوتی ہے پڑتا ہے اورلوگ اس کو اس مقابلوہ گر ہوتی ہے

اور جوان کا ہاتھ تھام کراسے بھی ساتھ لے جاتی ہے۔ چتا سے عورت کا آنا اور جوان کو لے جانا استعجاب انگیز بات ہے۔ در حقیقت دانتانوں کی دلچیسی اسی طرح کے مافوق الفطرت عناصر سے بڑھائی جاتی ہے اور اسی تکنیک سے کام لیتے ہوئے میرؔ نے بھی''حکایت عثق''کاانجام ندصر ف غمنا ک بلکہ مافوق الفطری بنایا ہے۔

میر کی تمام عشقیه مثنویول کے انجام کو دیکھا جائے تو مبھی میں قصے سے زیاد ، عثق اور عثق کی مافوق الفطرت معجز نمائی پرزور دیا گیا ہے، یہال عثق جب انتہا کو پہنچتا ہے تو موت کا تصور باطل ہوجا تا ہے اور کر دارم کرام ہوجاتے ہیں۔ درحقیقت میر آپنی افتاد طبع اور خداد ادصلاعیتول سے ان کر داروں کا انجام معجز اتی بنانے پرقادر ہیں نے ظفر انصاری ظفر کا کہنا بالکل بجاہے:

"مير ٓنے اس متصوفانة تصور عثق كواپنی فكر كامحور بنايا ہے جہال ذات پات اور رنگ ونس كی تفریق مٹ جاتی ہے۔۔۔۔ وہ ایک فقیر مست جام الست كی طرح مذہب كی دیوار گرا كرانسانیت كا آفاقی و جمه گیر پیغام دینا عائمتے تھے۔'(۱۰)

''مورنام'' میں ایک موراوررانی کی الفت کاذ کرہے۔راجااس مورکا جانی دشمن ہوجا تاہے۔رانی کے اصرار پروہ موراڑ کرجنگل چلاجا تاہے، جہال بکثرت اڑدھےاورسانپ ہیں۔راجااپنی فوج کو لے کرجنگل میں مورکو مارنے کی خاطرجا تا ہے مگراس سے قبل کہ داجا اسے مادتااس کے سوزعثق سے جنگل میں آگ بھڑک اُٹھتی ہے، جس سے منصر ف مور بلکہ تمام جانور و طیور بھی جل کر خاک ہو جاتے ہیں مور کی موت کی خبرین کر دانی بھی ستی ہوجاتی ہے مثنوی کی ابتدا میں اس استعارعثق کے اوصاف کو بیان کرتے ہیں۔ اس مثنوی میں ایک انسان اور حیوان کا معاشقہ حیران کن لگتا ہے میں اس مثنوی میں داجہ کارقابت کی آگ میں جل کرایک مورکو مارنے کے لیے پوری فوج کے ساتھ جنگل پر تملہ کرنا بھی نیز اس مثنوی میں داجہ کی بات لگتی ہے لیکن قصے میں ان تمام غیر فطری واقعات سے قطع نظر میر آنے مثنوی میں شدت جذبات کو اسلوب کی بختگی اور حن کاری سے مزید جلا بخشی ہے۔ دراصل عثق ومجت کی یہ شدت اور بے قراری بہا اوقات واقعات کو غیر فطری بنانے کی جانب گامزن کرتی ہے۔

مثنوی میں مور''عثق''کا پیکر ہے، جورانی کے من و جمال پر قربان ہو جاتا ہے اورادھر مورکاعثق رانی کے حُن و جمال کو اپنافریفنتہ بنالیتا ہے۔ راجا حمد کے باعث جان محمول کرتا ہے اور مورکو مارنے کا حکم دیتا ہے۔ ظاہری سطح پر یہ قصہ غیر فطری اورغیر حقیقی معلوم ہوتا ہے مگر اس قصے کو اگر علامتی حوالے سے مجھا جائے اور اس کا تجزید کیا جائے تو یہ بات عیاں ہوتی ہے کہ راجا، رانی اور مور تو فقط نام اور کر دار ہیں۔ در حقیقت میر آنے اخیس من وعثق کی تمثیل بنا کر پیش کیا ہے۔ جس کی وضاحت خودمیر آبوں کرتے ہیں۔

بیان کیا ہے اور اپنی جو دت طبع سے دامتانی ادب کے ایک سلسلے سے اکتساب فیض کرتے ہوئے حیوانی کر دار کی علامتی حیثیت واضح کی ہے۔

میرؔ کے تمام منظوم قصول کا اختتام عشقیہ ٹریجٹری پر ہوتا ہے، چنال چیسب کے آخر میں عاثق ومعثوق کی موت واقع ہو جاتی ہے۔ میرؔ کے عہد تک دکنی منظوم داشانیں قرطاس پر آ چکی تھیں مگر وہ ان سے ہر گز واقف نہ تھے۔ انھوں نے فارسی مثنویوں کی روایت سے اپنی مثنویوں کو دکش بنایا۔ لہذا جہاں میر کا فطری رجحان عاشقانہ کہانیوں کی طرف تھاوییں فارسی لوک کہانیوں اور منظوم قصول کے المیدانجام نے میرؔ کے ان قصول میں حزیز عناصر کوفر وغ دیا۔

میر کی یہ تمام مثنویال عثق کے کیف وسر ورسے بھری ہوئی ہیں جہال لذت بنس نہیں ہے بل کہ ان میں آہ و فریاد اور بے قراری موجود ہے۔ عالال کہ میر کے دور میں شاعری میں ہزل گوئی کارواج عام تھا مگر میر نے اپنادامن الیی لغویات سے پاکر کھا، اسی لیے حالی بھی مقدمہ شعر و شاعری میں یہ کہنے پر مجبور ہو گئے کہ' میر کی عشقیہ مثنویاں ہم نے دیکھی ہیں وہ سب منتجہ خیز اور عام مثنویوں کے خلاف بے شرمی اور بے حیائی کی باتوں سے پاک ہیں۔"(۱۱) مگر میر کی مثنویوں" مورنامہ" جوان وعروس" اور" حکایت عشق" میں شادی شدہ عورتوں کی عثق بازی کا عنصر بھی موجود ہے۔ دراصل یہ ہر حوالے سے معیوب فعل ہے مگر میر کا مطمع نظر اپنے عہد کے معاشرے کے اخلاقی انحطاط کا آئینہ دکھانا ہے۔

دانتانوں اور میر کی مثنوی "مورنامہ" جوان وعروس" اور "حکایت عثق" میں قدر مثتر ک شادی شدہ عورتوں کی عثق بازی بھی ہے۔ شادی شدہ عورتوں سے عثق بازی بھی ہے۔ شادی شدہ عورتوں سے عثق بازی بھی ہے۔ شادی شدہ عورتوں سے عثق بازی بھی ہے۔ شاد کی دوایت اُرد و دانتانی ادب میں بھی جا بجا موجود ہے۔ "تو تا کہ ان کامرکزی کردار جحتہ اپنے خاوند میمون کی غیر موجود گی میں اپنے عاشق سے ملنا چاہتی ہے مگر تو تا کہ سار دو مسلس کہانیاں سناتے ہوئے اسے ایسا کرنے سے باز رکھتا ہے اور پھر اسی دوران اس کا خاوند واپس آجا تا ہے۔ ہمارے دانتانی ادب پر ہندی تہذیب نے بھی اپنے گہرے اثرات مرتب کیے ہیں۔ ہندو مذہب میں عورت کو فاتر انعقل قرار دسینے کے خیالات موجود ہیں اور ایسے ہی بہت سے گمراہ کن تصورات ہمارے دانتانی ادب میں بھی موجود ہیں۔ اُرد و دانتانی ادب کی مانند میر کی مثنوی "حکایت عثق" اور "مورنامہ" اپنے قدیم تہذیبی اور سماجی شعور کی پیداوار ہیں۔ دانتانی ادب کی مانند میر کی مثنوی "حکایت عثق" اور "مورنامہ" اپنے قدیم تہذیبی اور سماجی شعور کی پیداوار ہیں۔

علاوہ ازیں میر کی ان عشقیہ مثنویوں میں عرب ایرانی، قدیم ہندو تنانی اور ہنداسلامی تین قسم کی فضا پائی جاتی ہے۔ جب کہ ہمارے اُردو دامتانی ادب میں بھی اُنھی تین تہذیبول کی آمیز ش ملتی ہے۔ یوں مثنویات میر اوراُردو دامتانی ادب کے مآخذ میسال میں۔ نیز دامتانی ادب کی مانندمثنویات میر میں ایسے ایسے واقعات جلوہ گرہوتے میں کہ عقل جیران

و پریشان اور قاری مششدر ره جاتا ہے۔خیالات کی بلند پروازی، مافوق الفطرت عناصر کی تحیر خیزی، زبان و بیان کی رنگینی، بخش و پر اسراریت، عشقیہ وارداتیں، مبالغہ آرائی اور زمان و مکان کا عدم تعین مثنویات میر آوراً ردو دانتانی ادب میں مشترک عناصر ہیں ۔علاوہ ازیں میر کی ان عشقیہ مثنویات پر دانتانوں جیسی رومانیت، جذبات نگاری، واقعاتی تاثر کی فضا بھی چھائی ہوئی ہے۔اس پر مستزادیہ ہے کہ میر کی عشقیہ مثنویات اور دانتانی ادب کی تان عثق کے تجربے اور اس کے مضمرات پر ٹوئتی ہے جو مافوق الفطرت اور محیر العقول مضمرات پر ٹوئتی ہے جو مافوق الفطرت اور محیر العقول ہیں اور ان میں رومانیت کی کشش اور دلفریبی ہی نہیں بل کہ رومانیت کا کرب بھی موجود ہے۔

# حواله مات وحواثي

ا مِيرَ مِيرَقَى مِثْنويات مِير،مرتب : سِيرُ مُحدر آباد دكن : الجمن امداد با أي مكتبه ابرا تيميه، ١٩٣٣ - ٣ :

٢\_ميرامن، باغ وبهار، لا هور : سنَّكِ ميل پيلي كيشز، ٢٠١٢ء ص ١٢٨ :

٣- يليم اختر مضمون مير كا تكييه مشموله بازيافت بشماره ١٨ ، لا هور : اورينٹل كالج پنجاب يونيورسگي ، جنوري جون ٢٠١١ - م ٣٠٠ :

۳ \_ فرمان فتح پوری،اُر د و کی منظوم داشانیں،لا ہور :الو قاربیلی کیشنز،۲۰۱۹ء،ص ۱۸۸ :

۵ میرآمیرتقی مثنوبات میر،مرتب سیدمحد ۴ سا۲ :

٣- جميل بالبي،ميرتقي مير، كراجي: أنجمن ترقي أردو ياكتان طبع اوّل،١٩٨١ - ٩٩ :

۷ سیدعبدالله،میر کیمنتنوی نگاری مشمولهافکارمیرآمرتب : ایم عبیب خال، دیلی : عبدالحق انحیدُ می ،باردوم،۱۹۹۷ء جس ۲۵۲ :

٨ ـ مير ميرتقى، دريائے عثق ، مرتب : سيداظهر مسعود رضوی کھنو : نظامی پريس، اشاعت اوّل، ١٩٦٨ء ص٠١ :

9 ـ اطهر پرویز، دامتان کافن، علی گڑھ: اُردوگھر،۲۰۱۰ء، ص۵۰: ۵۱ ـ ۵۱

ا ظَفَرَ ظفرانصاری بصوعثق اورمیر کی شاعری ، د ہلی : ایجوکیشن پبلننگ ہاؤس،۲۰۱۷ء، ص ۲۰۸ :

اا ـ حالى الطاف حيين ،مقدمه شعروشاعرى ،مرتب : قاضى عابد ،ملتان : بيكن بكس ٢٠١٣ ء ، ٣ ٢٢٢ :

\* \* \*

# کلام مظهرالدین مظهر میں موضوعاتی تنوع (نعتیه شاعری)

### Kalam Mazhar-ud-Din Mazhar's intellectual and artistic canvas Dr. Muhammad Ijaz Tabasum/ Dr Khalid Mahmood

Kalam Mazhar-ud-Din Mazhar's intellectual and artistic canvas is wide. His use of vocabulary, cultural beauty and spiritual impact are in fact mirrors of his unique style of life. The historical events, the expression of life and the universe, the aesthetic color of the Qur'an and the social life are presented in such a way that there is no difficulty in understanding the meaning while reading its words. His proficiency can be gauged from his thematic diversity, proverbs and techniques, his use of ingenuity and rhetoric, and his vocabulary. He described the natural love of the Companions of the Prophet, the love and sanctity of the Ahl al-Bayt, the purity and honor of the mothers of the believers, the truthfulness of the lovers of the Prophet, the humility of those who praised the Prophet, The noble character of the Prophet, the love of the leader of the two worlds, the intercessor on the Day of Judgment and the glory and beauty of the Prophet have been made a part of his thoughts and consciousness with great spirituality. In Mazhar-ud-Din Mazhar's Kalaam, Jalaluddin Rumi's pain and

sorrow, Maulana Jami's obsession with thought, Saadi Shirazi's thought and consciousness, Hassan bin Thabit's longing for love, Imam Busiri's passion and mood, Omar Khayyam's grief, Hafiz Shirazi's love and desire Naseer-ud-Din Naseer's mystical color, Amir Khosrow's restlessness and purity and sanctity of secrecy have become one and the same. This article will cover the above topics.

كليدى الفاظ: روحانى تاثير، زمينى وزمانى حقائق، ثقافتى سانحات، جمالياتى رنگ، اخلاق ِ حسنه، مذبهى اساطيرى كردار، غار ثور، غارِحرا، ذبح عظيم، مُن وعثق، سيرت ِ رسول تائيليَّظ، خوش خصال، ميدان ِ محشر، صداقت و پا كيزگى، جنتِ ارضى، حُب ابل بيت ٌّ، أمهات المونين ٌّ، مقامات ِ مقدسه، صاحب لطف عميم تائيليَّظ، صاحب حق تائيلِيَظ، صاحب ثق القمر تاثيلِظ، شافع محشر تاثيلِظ، حُن و جمال رسول تاثيلِظ

کلام مظہر الدین مظہر کا فکری وفنی کینوس وسیع ہے۔ ان کے بال برگل لفظیات کا استعمال، تہذیبی مُنِ اظہار اور وحانی تا ثیر در حقیقت مذہبِ اسلام کے منفر د طرز حیات کی آئینہ دار ہے۔ وہ تاریخ و تہذیبِ اسلامی سے ماخوذ مذہبی اساطیری کرداروں کے ذریعے زمینی و زمانی حقائق، ثقافتی سانحات، تاریخی واقعات، مظاہرِ حیات و کائنات، قرآن کے جمالیاتی رنگ اور سماجی طرز حیات کو قادر الکلامی سے پیش کرتے ہیں۔ ان کے کلام کو پڑھتے ہوئے کہیں بھی افہام و قبیم میں دقت پیش نہیں آتی۔ ان کی مہارت تامہ کا اندازہ ان کے موضوعاتی تنوع، محاورات و تراکیب، صنائع و بدائع کے برگل استعمال اور برجمۃ لفظیات سے لگا یا جاسکتا ہے۔ انھوں نے اصحابِ رسول کا اُنڈیل کا فطری عثق ، اہلِ بیت عظام کا عثق و تقدیں ، اُمہات المونین کی یا کیر گی و شرافت، عاشقانِ رسول کا اُنڈیل کی صداقت و جال سپاری ، شاخوانِ مول کا اُنڈیل خوان کی غیر مول کا اُنڈیل کی اس کی عزوا نکساری ، فضائل نبوی کا اُنڈیل کا دوحانی رنگ ، عظمت رسول کا اُنڈیل کا احساس ، خصائل و جمال رسول کا اُنڈیل کی و خراک سے فکرون عور کا حصہ بنایا ہے۔

مظہر الدین مظہر کے نعتیہ کلام میں کلا یکی شعری روایت اورجد پدطرزشخن کا ملا جلار جمان ملتا ہے۔انصوں نے اپنی بلندیِ فکر فنی پختگی اورمعیاری لفظیات کے ذریعے رنگ تغزل کو برقر اردکھا ہے۔ان کے کلام میں بیمذہبی رجمان حن اظہار اور تاثیر قلب دراصل ان کے منفر دطرز فکر کا آئینہ دارہے۔وہ خلوس وصداقت سے اپنا مافی الضمیر بیان کرتے ہیں۔ شعر کے جملہ فنی لوازمات سے آگاہ ہیں۔ وہ متر نم بحوراور جذب و کیف میں ڈوبے کمات سے اپنے کلام کو معنی خیز بناتے ہیں، محاورات، شعری تلازمات، مجاز مرس ، کنایہ و تاریخی شعور نے ان کی فکری نہج کو اور بھی باو قار بنادیا ہے۔ وہ تاریخ اسلام اور مذہبی اساطیری کر داروں کے ذریعے برصغیر کے مذہبی وسماجی طرز حیات کو پیش کرتے ہیں۔
کلام مظہر الدین مظہر میں حُب اہل بیت، مقدس مقامات، اُمہات المومنین ؓ، شاخوان رمول کاٹیایٹ ، حقور اللہ عنی معرزات رمول کاٹیایٹ ، فضائل اوصاف نبوی کاٹیایٹ ، صاحب لطف عمیم کاٹیایٹ ، حُن و جمال رمول کاٹیایٹ ، شافع محشر کاٹیایٹ ، معجزات رمول کاٹیایٹ ، فضائل نبوی کاٹیایٹ ، عاص لطف عمیم کاٹیایٹ ، حُن و جمال رمول کاٹیایٹ ، شافع محشر کاٹیایٹ ، معجزات رمول کاٹیایٹ ، فضائل نبوی کاٹیایٹ ، عاص لطف کا کاہم ترین ہوت ہیں۔ انظری اور اسلام وابنگ کا بہترین ہوت ہیں۔

## حُبِ الْمِل بِيتٌ

کلامِ مظہرالدین مظہران کے احساسات وجذبات کا سچاتر جمان ہے۔ان کے ہاں شہید کربلا،امام عالی مقام حضرت حیین ابن علی کی منقبت ومدح بھی متفرق اشعاراور منظومات کی صورت میں موجود ہے: بلند مرتبہ لا اللہ جس نے کیا بزید وشمر کا لشکر تباہ جس نے کیا (۲) بلبل کو ذوق حن گل ونسترن ملا خوش ہول کہ جُھے کو عثق حین وحن ملا ( س) امہات المونین گاتذ کرہ

مظہر الدین مظہر نے بنی کریم کاٹی آئی کے خاندان کے دیگر افراد کا تذکرہ مجبت وعقیدت کے ساتھ کیا ہے۔ وہ حضرت فاطمہ الزہرا اُ سے ایک خاص دلی شخف رکھتے ہیں۔ اس لیے وہ بنت پیغمبر کاٹی آئی کا مقام و مرتبہ اور اُ مہات المؤمنین حضرت آمنڈ ، علیمہ سعدیڈ ، حضرت عائش ، حضرت خصرت خصصہ ، حضرت خدیجہ اور اُم ایمن کاذکر تاریخی حقائق کی روشنی میں کرتے ہیں۔ ان کا کلام اُمہات المؤمنین کی پاکیزہ مجبت کے جذبے اور احساسِ ملت کے رنگ میں رنگا ہوا ہے :
قسم ہے مجھ کو مظہر عظمت بنت ہیمبر کاٹی آئی کی مقام اعلیٰ سے اعلیٰ امہات المومنین کا ہے (۳) داست جائن میں ہے تیری مجبت جاگزیں (۵) مان رسول کاٹی آئی کا کا تذکرہ فلامان رسول کاٹی آئی کا کاثر کرہ

کلایکی وجد بدعہد ثاعری میں غلامانِ رسول کاٹیاٹی کے مناقب کو اُردونعت گوشعرانے اپنے کلام کی زینت بنایا ہے۔ مظہر الدین مظہر نے بھی اس مقدل روایت کی پاس داری کرتے ہوئے غلامانِ رسول ہاٹیاٹی کا تذکرہ مجبت وعقیدت کے ساتھ کیا ہے۔ یہ وہ لوگ ہیں جنمیں بارگاہ رسالت مآب ٹاٹیاٹی میں عاضری کا شرف عاصل رہا۔ اضوں نے ضمت رسول اکرم ٹاٹیاٹی کے ذریعے جو دولت میٹی وہ دنیا کے تمام معل وجواہر سے بڑھ کرہے۔ ان کی قسمت پرجتنا بھی رشک کیا جائے کم ہے۔ حضرت بلال ، حضرت انس ، حضرت زید بن عارفہ ، حضرت ابوذر اور سیمان فاری کے عثق کی معراج تک رسائی اُمتِ مسلمہ کے لیے ناممکن ہے۔ وہ بے شک عثق کے اعلی مراتب اور تہذیبی رویول سے شاسا معراج تک رسائی اُمتِ مسلمہ کے لیے ناممکن ہے۔ وہ بے شک عثق کے اعلی مراتب اور تہذیبی رویول سے شاسا تھے۔ انھوں نے اپنی زندگیاں اسلام اور خدمتِ رسول ٹاٹیاٹی میں وقت کر دیں۔ یہوہ مقامِ عثق ہے جس کو دنیا کے تاجور اور میں بانے سے قاصر دکھائی دیتے ہیں۔

مقام بوذر و سلماں ہے عثق کی معراج کمال اوج خرد ہے حصول تاج وسر یر (۹) مری نگاہ میں بہتر ہے میر وسلطال سے گدائے کوئے نبی ٹاٹیاتی ہوریا نثین تجاز (۷) منافوال کاٹیاتی کا تذکرہ

کلام مظهر الدین مظهر میں اصحابِ رسول تا لیالیا کا فطری عثق ، اہلِ بیت عظام کا تقدس ، اُمہات المؤمنین کی یا کیزگی و شرافت ، غلامان مصطفیٰ مالیالیا کی صداقت وجال سیاری اور ثنا خوان رسول تا لیالیا کی عجز وانکسار سے بھر پورزند گیول

کاعکس جا بجاد کھائی دیتا ہے۔ آپ ٹاٹیا تی کے فضائل ومنا قب اور اوصاف ِحمیدہ کا بیان سنت رب کا نئات ہے۔ آپ ٹاٹیا تی پر درود وسلام پڑھنے کی سعادت فرشتوں کو بھی عاصل ہوتی ہے۔ عہد رسول ٹاٹیا تی ساعرب شعرانے آپ ٹاٹیا تی تعریف و توصیف کر کے، آپ ٹاٹیا تی سے دعا میں، ڈھیرول فیوض و برکات اور انعامات عاصل کیے۔ وہ لوگ جھول نے اپنی زندگیاں ثنائے خواجہ ٹاٹیا تی مجت میں بسر کیں واقعی قابل دید ہیں۔ اردو شاعری کی روایت میں نعت گوشعرانے اپنی بیش روشعرا کا تذکرہ ہمیشہ مجت و خلوص کے ساتھ کر کے ان کے لیے دعائے خیر کی ہے۔ مظہرالدین مظہر نے بھی نعت گویان رسول ٹاٹیا تا کا تذکرہ احترام وعقیدت اور اخلاص سے کیا ہے۔ ان کے ہال یہ ضمون نو بہنو صورت میں اپنارنگ بھیر تادی کی دیا ہے۔ ان کے ہال یہ ضمون نو بہنو صورت میں اپنارنگ بھیر تادی کی دیا تھی دیا تھی۔ اور اخلاص سے کیا ہے۔ ان کے ہال یہ ضمون نو بہنو صورت میں اپنارنگ بھیر تادی کی دیا تھی دیا تا دی سے دیا ہے۔ ان کے ہال یہ ضمون نو بہنو صورت میں اپنارنگ بھیر تادی ہائی دیتا ہے :

ہوں شاعر میں بھی مجھ پر بھی ہو فیضان عطا بخشی کہ تو نے خواب میں آکر بوصیری کو ردا بخشی (۸) بٹھا کر سامنے منبر پہ عظمت ہے بہا بخشی دعا حمان ؓ کو دی، اپنے کا ندھے کی ردا بخشی (۹) روی ؓ و جامی ؓ و سعدی ؓ ہی پہ موقوف نہیں ان کے مداحوں میں مظہر کا بھی نام آتا ہے (۱۰)

کلام مظہر الدین مظہر میں مولانا جلال الدین روئی (۱۲۰۹ء - ۱۲۷۳ء) ، سعدی شیرازی آ، رازی آ، خواجہ مافظ شیرازی آ، مرخیام آ، امیر خسر ق ، حسان بن ثابت آ، امام بوصیری آ ورامام احمد رضا آگا تذکرہ محض روایت پرستی کا اظہار نہیں ہے بلکہ اس میں رشک کا پہلو اور محبت و صداقت کا عنصر صاف دکھائی دے رہا ہے کہیں ان شعرا کے ساتھ محبت وعقیدت کا اظہار کیا گیا ہے کہیں ان شعرا کے ساتھ محبت وعقیدت کا اظہار کیا گیا ہے کہیں ان جیسے رنگ کلام کی خواہش کی گئی ہے ۔ ان کے کلام میں جلال الدین روئی آگا موز و گداز ، مولانا جامی آئی رعنائی خیال ، سعدی شیرازی آگا فکری شعور ، حسان بن ثابت آئے عثق کی تڑپ ، امام بوصیری کے جذب و کیف ، عمر خیام کی حزنیہ نے ، حافظ شیرازی کی رندی و سرمتی ، امام احمد رضا کے عثق کی تپش ، امیر خسر و کی بے قراری و بے بائی اور رازی کی پا کیزگی و تقدس آگریک جان ہوگئے ہیں ۔ انھوں نے اپنے نعتیہ کلام کو زمینی حقائق اور عثق کی فطری صداقتوں کے ذریعے آب زم زم سے پا کیزہ کیا ہے ۔

گدازِ رومى على الله و حامى على و عشق خسر و على الله و على الله و خيام على و الله و خيام على و الله و الله

مظہرالدین مظہر کی صنفِ نعت سے فطری وابتگی کا ثبوت یہ ہے کہ انضوں نے کئی صورتوں میں اس کی برکات، عظمت وصداقت اور رومانی ترفع کا تذکرہ کیا ہے۔ان کا یہ اظہارِ خیال قاری کے دامن دل وزگاہ کو اپنی جانب کھینچتا ہوامحوں ہوتاہے۔وہ نعت کے آداب،معیار، ذکرِ جمال اورتقدس سے بہنو کی واقف میں:

نعت کے منہوم کو اہل خرد سمجھیں گے کیا؟ نعت تو اک نغمہ زگیں ہے دل کے ساز کا (۱۲)

ہو جس میں ذکر جمال محمد طالبیلٹر عربی وہ نعت بھی ہے تجلی، وہ شعر بھی الہام (۱۳)

یہ مری زیت کے کمجے ہیں قلیل ومحدود یا بیے مدحت خواجہ کے لیے عمر طویل (۱۳)

مظہر الدین مظہر کا نعتیہ کلام اختصار و جامعیت سے بھر پور ہے۔ یہ پُر تاثیر بھی ہے اور دل کش بھی۔ان کی

صنفِ نعت کے ساتھ فطری وابتگی کا ثبوت یہ ہے کہ و منصب مدحِ مصطفیٰ عالیّاتِیۤ کو اپنا ہنر سمجھتے ہیں ۔

منصب مدح مصطفی اللیاظ صبح ازل ملا مجھے میرے لیے تو کوئی شےنعت سے خوب تریقی (۱۵)

میرے اشعار نہیں بزم شہی کے محتاج میرے خواجہ کی نگاہوں میں ہنر میرا ہے (۱۷)

مظہر الدین مظہر کے نزدیک نعت سنت خدائے بزرگ وبرتر ہے اس کیے اس صنف کے ساتھ فطری

وابتگی پراللہ کی طرف سے رحمتوں اور برحتوں کے حصول پر حیرانی کی کوئی بات نہیں۔رسول ٹاٹیڈیٹر رحمت نے بھی نعت کے کہنے اور سننے کو پیند فر مایا اور نعت گو شعرا کو ردائے مبارک بخشی للہذا مظہرالدین مظہر کے بال بھی اس یا کیبرہ

روایت کی پاس داری موجود ہے۔ان کی کلیات میں اول تا آخر بیموضوع اپنارنگ جما تا نظر آتاہے:

مظہر یہ نعت خواجہ عالم کا فیض ہے ۔ ورنہ مرے کلام میں تھا یہ اثر کہال (۱۷)

لذت عجیب مدح شہ بحروبر میں ہے اک کیف متقل مرے قلب وجگر میں ہے (۱۸)

مظهر میں جب بھی مدح پیغمبر ٹاٹیا قِل کروں ہوروح وجد و حال میں، دل نغمہ خوال رہے (١٩)

لکھتا ہوں جو تو صیف وشائے شہ والا ہوتا ہے مرے سامنے جلووں کا جہاں اور (۲۰)

مظہر الدین مظہر اینی نعت گوئی کو اللہ کا خاص انعام اور کرم قرار دیتے ہیں۔ وہ اپنے اس عمل پر شادال و فرحال ہیں کہ افعین کے بیارت کی مدح سرائی کرنے کی بجائے آتا ہے کا ٹیا ہے بھر و برکی شاخوانی کا شرف حاصل ہوئی۔ وہ وصف رُخ و گیسوئے یار، لپ تعلیں ، دندانِ مصطفیٰ عالیٰ آیا ہے اور دیگر اوصاف نبوی عالیٰ آیا کا تذکرہ بڑے پر جوش انداز میں کرتے ہیں:

آرزو ہے کہ در شاہ تا اللہ اللہ جہاں تک ہے بنچ کی ہے بینعت بڑے شوق سے میں نے تریل (۲۲)

میں تازہ نعت لے کے مدینے پہنچ گیا شاہان دہر کے لیے میرا ہنر نہ تھا (۲۳) مظہرالدین مظہر نے اپنے نعت گوشاع ہونے کوعطبیہ خداوندی سے تعبیر کیا ہے۔وہ نہایت عجز وانکساری سے دو جہانوں کےسلطان، باعث نخیبوت کائنات مجبوب رب کریم ٹاٹیاتیا کی سیرت طیبہ کو بیان کرتے ہیں للہذا کو ئی انسان بغیر رضائے رب ان کی شاخوانی کاحق ادا نہیں کرسکتا۔ان کارتبہ فہم انسانی سے ماورااورادراک انسانی سے بلندتر ہے۔ ہمارے پاس و والفاظ ہی نہیں جوان کے ثابیان ثان ہوں اور ثنائے رسول ٹاٹیڈیٹر کاحق ادا کرسکیں ۔وہ بار باراس امر کا اعتراف کرتے ہیں کہ ان کی تملمی شائےخوا ہے کاحق ادا کرنے سے قاصر ہے ۔ کیوں کہ بڑے سے بڑے صاحب حُراور صاحب علم و دانش بھی آقا مالیہ کی تعریف وقوصیف کا اراد ہ کرتے میں تو اسینے آپ کو عاجز پاتے میں ۔عثاقان رمول ٹاٹیا آپنی عقیدت اور مجبت کااظہار کرنے کے لیے نعت تو ئی کاسہارالیتے ہیں لیکن انھیں قدم قدم پراپنی کم مائیگی کا احماس دامن گیر ہوتا ہے۔آپ ٹاٹیا کی مدح ومتائش کے شمن میں مظہر الدین مظہر کے ہاں بھی یہ عاجزا نہ اعتراف موجو د ہے کہان کے پاس و مخیل اورو ہ الفاظ موجو دنہیں جوشائے خواجہ ٹالٹیلیز کاحق ادا کرسکیں:

پہنچی ہے اضطراب میں میری نظر کہاں (۲۴) مين خمة دل كهال درخير البشرعالية الله كهال ممکن نہیں خامے سے ہو وصف رقم ان کا (۲۵) خود خداوند دو عالم ہے ثناخوال تیرا (۲۶) تھا عرب کے ساربانوں کا شعار خانحبازی (۲۷)

جبريل مجي قاصر ہيں عرفان محد الله الله سے وصف کیا مجھ سے بیال ہو شہ ذیثال! تیرا تری رہبری نے بخا یہ شعور راہ ورنہ

بہر کیف مظہر الدین مظہر فن شعر پر کامل گرفت رکھنے اور زبان و بیان کی نزاکتوں کو یوری طرح سمجھنے کے باوجود ایسے کلام کو ثنائے خواجہ کے شایان شان نہیں سمجھتے ۔ان کاذخیر ۂ الفاظ اور خیل کی اڑان شم کی ومدنی کی تعریف وتوصیف،ان کی عظمت فکروخیال سے بہت بلندہے۔ ہی وجہ ہے کہان کے نعتیہ کلام میں عجز وانکساری کی کئی مثالیں موجو دہیں۔

# مقامات مقدسه كابيان

"مكه معظمه" اور"مدينة النبي الليليلة" دونول اہل ايمان كے ليے انتہائي تقديس وتحريم ركھنے والے شہر ہيں جنمیں خالق کائنات نے بھی اپنا خاص ع<sub>و</sub>وشرف بخشا۔ بید د**نو**ں شہر خاتم الا نبیا ٹاٹیڈیٹ<sub>ا</sub> کی جائے ولادت اور آخری آرام گاہ ہونے کے لحاظ سے اُمتِ مسلمہ کے دلول کی دھڑکن ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ دنیا بھر کے مسلم شعرانے ان دونوں شہرول کا تذکرہ ہمیشہ مجت وعقیدت سے کیااور اپنی نعتیہ شاعری کا حصہ بنایا۔ دنیا کی شاید ہی کوئی زبان ایسی ہوجس میں ان مقدس مقامات کا تذکرہ نہ ہوا ہو یہ شعرائے اُردو کے ہاں ابتدا سے ہی مکہ مدینہ اور دوسر سے مقامات مقدسہ کا تذکرہ نعتیہ شاعری کا اہم موضوع رہا ہے یہ مظہر الدین مظہر کے کلام میں ان مقدس شہروں اور دیگر مقدس مقامات کا تذکرہ انتہائی عقیدت واحترام سے ہوا ہے ۔وہ مکہ محرمہ ہرم پاک، جنت ابتقیع ، غارثور، غار ترا، صفاوم وہ ، کو وطور، بدرو خین ، احد، مقام ذرج عظیم اور "باب جبریل" کا تذکرہ انتہائی الفت و مجبت کے ساتھ کرتے ہیں ۔ اُخیس ان پاکیزہ مقامات سے دلی انس فی سوچوں کا محوروم کرنے ہی مقامات ہیں :

حریم کعبہ! بنائے خلیل و اسماعیل! مرے گناہوں کا ہے پردہ پوش تیرا غلاف (۲۸) مظہر الدین مظہر مکدم کی محبت سے سرشار ہیں۔وہ دل نثیں انداز میں مولدِ ربول اکرم کا الیا ہے اپنی وابنتگی کا اظہار کرتے ہیں:

بالا سخران کی یہ سعی عمل قبول ہوئی ابل پڑا دل گیتی سے چشمۂ زمزم (۲۹) نثان عظمت حق! اے مقام ذکح عظیم! تری زمین ہے قربانیوں سے لالہ فام (۳۰) مکدانتہائی محترم ومکرم شہر ہے یہیں حرم کعبہ ہے۔ یہ دنیا بحر کے مسلمانوں کا قبلہ اور اضیں جان و دل سے عزیز ہے مظہرالدین مظہرالد

جس راہ سے گزرے ہیں خواجہ صد شکر و ہیں سجدے میں ہول

يه سجدهٔ دل سجان الله، يه سجدهٔ سر سجان الله (۳۱)

جراسودمقد ومتبرک پھر ہے جے نبی کا الیار کی نے خلیل واسماعیل کے بعدنصب کیا، چومااور آئ تک اس سنت کی پیروی جاری ہے۔ اس پھر کے حوالے سے تاریخ اسلام میں کئی روایات مشہور ہیں۔ کچھ مؤرخین کا خیال ہے کہ بیدخسرت آدم کے ساتھ جنت سے آیا ہوا پھر ہے، کچھ کا خیال ہے کہ جب خانہ کعبہ کی تعمیر کا وقت آیا تو اللہ تعالیٰ نے اسے حضرت ابراہیم واسماعیل کی مدد کے لیے جنت سے بھیجا اور اس کی وساطت سے یہ تعمیر مکل ہوئی۔ ظہر الدین ظہر جراسود سے ایسے قبی لگاؤ کا اظہار یوں کرتے ہیں:

تصور بھی سرورافزائے دل ہے سنگِ اسود کا کہاں پر ثبت ہے بوسۂ لبِ تعلین احمد ٹالیا کے الاس اس اس کے اس کے اس اس ایمان کا خاص قبی تعلق ہے۔ یہاں بہت سی محترم ہستیاں محو

استراحت ہیں ۔اس وجہ سے یقطعۂ ارضی اہل اسلام کے لیے ہمیشہ محتر موم کرم رہاہے ینعت گوشعرانے اس کا تذکرہ مجبت وعقیدت اوراحترام سے کہاہے:

سلام تجھ پر ہو اے جنت البقیع مدام کہ تیرے ذرول سے شمس وقمر ہے شرمندہ سنجمل سنجمل ادل مضطر یہ ہے مزار بول اسلام کالم مظہر الدین مظہر میں تہذیبی و تاریخی شعور جا بجاد کھائی دیتا ہے۔ وہ اپنے ملمح اشعار میں تاریخ اسلام کلام مظہر الدین مظہر میں تہذیبی و تاریخی شعور جا بجاد کھائی دیتا ہے۔ وہ اپنے ملمح اشعار میں تاریخ اسلام کے جھروکول سے چھن چھن کرآنے والی واقعاتی روثنی کی مدد سے جذباتیت کارنگ بھر دیتے ہیں۔ غار تور میں رسالت مآب طالی کا تین دن قیام اور دشمنانِ اسلام کے قتل کے منصوبے، تعاقب رسول طالی آغ اور ابو بحرصد یک گاماتھ دینا، حضرت علی گا بستر پیغمبر طالی آغ پر دراز ہونا، غار حرا میں وتی الہی (۳۲)، جبریل امین کی آمداور قرآن کی پہلی سورت کا خور سے انتظام اب میں سعی کرنا اور اسے بیا مبر اسماعیل کے لیے پانی کی طلب، آب زم زم کام مججرہ ، کو وطور پر اللہ کا اسلام کی خاطر جام شہادت نوش کرنا اور فتح یاب ہونے کے سارے مناظر بڑی سرعت کے ساتھ قاری کے کے بیارے نبی خاطر جام شہادت نوش کرنا اور فتح یاب ہونے کے سارے مناظر بڑی سرعت کے ساتھ قاری کے قلوب واذبان میں جذباتی وارفع کی بیدا کرتے ہیں۔

یہ فار ثور کے جلوے ہیں یہ حرا کا مقام کہ عثق فلغلہ انداز چار سو ہو جائے (۳۹)
صفا ومروہ کے میدال میں اس طرح دوڑ یں کہ عثق فلغلہ انداز چار سو ہو جائے (۳۹)
رو داد کوہ طور کی مشہور ہو گئی فار حرا کے سینے کا افعانہ راز ہے (۳۷)
مقام بدر و حنین و أحد ترے جلوے ہے جن سے سینے میں گری، ہے جن سے دل میں گداز (۳۸)
عثاق نبی کا ٹیا تیا تی کا ٹیا تیا تیا تیا تیا جس جن جن ارضی تک رسائی ہر صاحب ایمان کے دل کی خواہش ہے،
جو حاضری کی سعادت حاصل کرلیتا ہے اس کے لیے واپسی کا تصور ہی روح فرسا ہوتا ہے ۔لہذا نعت گوشعرا کے ہال
مدینہ کی حاضری کی تڑپ، روضہ سر کار کا ٹیا تیا کے دیدار کی خواہش، وہال کے شب وروز، نز ول رحمت و بر کات کا بیان بڑی
عقیدت و مجت سے ملتا ہے ۔مظہر الدین مظہر بھی مدینے کی زیارت کے لیے بے چین دکھائی دیتے ہیں ۔وہ در بارِ

ان کی نظرآ سود ہَ جمال ہے۔ بہر کیف وہ مدینہ طیبہ کی شام وسح میں شمع فروزاں کی مانندکھوئے ہوئے ہیں ۔ د کیمی ہے میں نے طیبہ کی شام وسحر کہاں (۳۹) شکر ایزد، میری بے بال و پری کام آگئی (۴۰) رہ مدینہ ومکہ کے جال نواز ہول (۴۱) جنت تو ہے دھندلی سی تصویر مدینے کی (۴۲) ہم تو ہیں طیبہ وبطحا کی تمنا والے (۴۳) تیرا کوچہ ، ترا بازار نظر آتا ہے (۴۳) مرا گھرشہر طیبہ ہے مری منزل مدینہ ہے (۴۵)

آسودۂ جمال ہے میری نظر کہاں اب تصور میں فروزال ہے مدینے کا جمال مری نگاہ میں گل ہائے تر سے خوش تر میں جنت سے نہ کر واعظ!تعبیر مدینے کی کیا دکھاتے ہیں زروسیم، یہ دنیا والے کون اب جنت ماوی کی طرف دھیان کرے؟ مراد دل مدینہ ہے، کثا دل مدینہ ہے عثق رسالت مآب مالثاليا

مظہر الدین مظہر کے ہاں عثق رسول ٹاٹیا ہے کا موضوع تھی جہتیں بدل بدل کرسامنے آتا ہے۔وہ والہاندانداز میں آقائے ٹاٹیاتی نامدار سے مثق ومجت کا اظہار کرتے ہیں ۔ان کی خواہش ہے کہ ان کا دم سر کارٹاٹیاتی کے قدمول ہی میں نكے، و عشق نبوی ساٹیا ہے سرشار ہو كر كہتے ہيں بيمار نبي ساٹیا ہے كا علاج صرف اور صرف ہى ہے كداس كوكو پية مجبوب خدا تاللی میں لے جاؤ ۔ ان کے اشعار پڑھ کرقاری بھی عثق رسول تاللی کی رومان انگیز کیفیتوں سے سرشار ہو جا تا ہے اور اییخال تعلق پرنازال وفرحال نظراً تاہے:

ادب واحترام کااعاد ہ کرتے ہیں،وہاں سےواپسی پر درخیر الوری سے دوری پر بےقراراورمضطرب دکھائی دیتے ہیں ۔

میں سوئے محفل شاہان دہر کیا دیکھوں؟ کتنا خوش بخت ہول منسوب ہول تیرے درسے جز نام مصطفى الناتيا نهيس كوئي علاج غم عجیب شان سے مظہر کی زندگی گزری مدح میں تیری رہوں تادم آخر مشغول

مری نگاہ میں دربار ہے محمد کاللہ اپنا (۲۷) دل پینازاں ہوں کددل نے تری جاہت کی ہے (۴۷) جزذ کرخیر، کوئی مداوائے غم نہیں (۴۸) عرب میں روح تھی لیکن بدن عجم میں تھا (۴۹) يول ہى گزريں سحر وشام رسول ٹائياتیا عربی (۵۰)

کلام مظہر الدین مظہر میں عثق رسول ٹاٹیائیا کا جذبہ مختلف زنگوں میں پوری قوت اور تو انائی کے ساتھ موجو د ہے۔وہ عثق رسول علی آیا کی دولت کو اللہ کی خاص عطااور انعام تصور کرتے ہیں ۔ان کے نز دیک دنیا کا خوش قسمت ترین شخص وہ ہے جھے عثق رمول ٹاٹیائیٹا کی گراں بہا دولت میسر آجائے۔ یہ بات مین حقیقت وصداقت ہے جس شخص کو حب رمول ٹاٹیائیٹا کی بیش قیمت دولت مل گئی اس کی دنیاوآخرت سنورگئی۔

ر نے فیضان محبت، تر ہے اکرام کے بعد اور اللہ سے کیا مانگوں اس انعام کے بعد (۵۱) جس دل میں کہ عثق شہ مکہ مدنی ہے نایاب گلینہ ہے، عقیق نمنی ہے (۵۲) کلیم خوش ہیں کہ ان کو جمالِ طور ملا میں شادماں ہوں کہ مجھ کو در حضور کالٹیا ملا ملا میں نادماں ہوں کہ مجھ کو در حضور کالٹیا ملا ملا میں نامبور ملا (۵۳) جو عثق شہ دیں میں مجھی آنکھ سے شکیے وہ اشک ہیں قیمت میں فزول تعل و گہر سے (۵۳) جو عثق شہ دیں میں مجھی آنکھ سے شکیا

کلام مظہر الدین مظہر میں مجبوب ٹاٹیا ہی سے عشق کی برکات اور رحمتوں کا تذکرہ ہے جو خدائے بزرگ و برتر کی طرف سے نازل ہوتی ہیں۔ وہ کہتے ہیں کہ جولوگ آقائے کریم ٹاٹیا ہی اللہ انھیں بہت سے اللہ انھیں اللہ انھیں بہت سے العامات سے نواز تاہے:

عثق سرکار تالیالیا سے معمور جو سینہ دیکھا (۵۵) مری روح وجد میں ہے، مراذوق جبومتا ہے (۵۲) اس دل پدلا کھ بار ہو رحمت حضور تالیالیا کی (۵۸) فیضان عثق خواجہ بندہ نواز ہے (۵۸) رنگ ہے ان کی مجبت کا مری روداد میں (۵۹)

علم و عرفان الهی کا خزینه دیکها تر اعثق دل کی خلوت میں جوز مزمه سرا ہے جس دل میں جلوه گر ہے مجبت حضور کاللے آئیا کی یہ میری شاعری میں جو سوزوگداز ہے عثق خواجہ سے ملا میری کہانی کو فروغ

مظہر الدین مظہر کا کہنا ہے کوشق رسول علیٰ این سے سرشار ہو کرمیری روح وجد میں رہتی ہے اور دل جموم اٹھتا ہے۔میری شاعری میں سوز وگداز بھی عشق رسول علیٰ این آنسو بہاتے ہیں انھیں ہے۔میری شاعری میں سوز وگداز بھی عشق رسول علیٰ آنسو بہاتے ہیں انھیں بشارت ہوئی ہے کہ ان کی منزل قریب ہے، بہت جلد وہ اپنی منزل کو پالیں گے عشق نبوی علیٰ آنے میں لذتیں ہی لذتیں اور صلاوتیں ہی حلاوتیں ہی کہ بعد عشق نبوی علیٰ آنے کی برکات کو وہ لباس شعر میں ملبوس کر کے بول پیش اور صلاوتیں ،ی حلاوتیں ہیں۔ اس کا عظیم کے بعد عشق نبوی علیٰ آنے کی برکات کو وہ لباس شعر میں ملبوس کر کے بول پیش کرتے ہیں .

ہم پہ کھلا یہ راز مدینے کی راہ میں (۹۰) بونداک اک مرے اشکول کی گہر ہوتی ہے (۹۱) کیا لذتیں ہیں عثق رسالت پناہ میں شاہ کاٹیائی کی یاد میں بہتے ہیں جو آنبو میرے وہ حب نبوی ٹاٹیائی کو ایمان کی بنیادی شرط قرار دیتے ہیں۔ان کے خیال میں جو دل عثق خیر الانام سے خالی ہے وہ ایمان سے خالی ہے ،الیسے خص کادین اسلام اور ذات باری تعالیٰ سے بھی کوئی تعلق نہیں ہے۔ان کا یہ جذبہ اور عقیدہ ان کے اشعار سے عیال ہے۔

جو ترے عثق ومجت کا نہ ہو آئینہ نامکل ہے وہ ایمان رسول اللی اللی عربی (۱۲) اسے دین احمدی سے سر وکار ہو تو کیول کر؟ جے بھول کر بھی یاد شدگاللی اوسرا نہ آئے (۱۳۳) مظہر الدین مظہر جہال عثق نبوی ٹائیا تیم کو ایمان کی شرط قرار دیسے میں وہاں اس عثق کی بے کراں وسعتوں

معمور الدین مطہر الدین مطہر جہاں میں ہوی گائیا ہم اوالی مان کی شرط فرارد سینے بیل وہاں اس می کی بے رال و معمول کاذ کر بھی کرتے ہیں ۔ یہ شق لامحدود ہے،اس عثق کی حدود اس کا ننات سے بھی ماور ایس ۔وہ عثق محمدی ٹائیا ہم میں ڈوب کراس کا اظہار یوں کرتے ہیں :

ہیں بے پناہ وسعتیں عثق رسول ٹاٹیائیٹر کی میرا جہان علقۂ شام وسحر کہاں (۹۳) عثق سرکارٹاٹیائیٹر نور علی نور ہے آدمی یاد خیر البشرٹاٹیائیٹر میں رہے ہوتصور میں حن دیار نبی ٹاٹیائیٹر سبر گنبد کی جالی نظر میں رہے (۹۵)

ان کاخیال ہے کہ عثق شہ ٹاٹیا تھا دیں میں ڈوب کرانسان کوفریب نظرسے بچنا چاہیے اور دوسروں کی مجبت میں ڈوب نے گئی بہائے جائے عثق خیرالانام ٹاٹیا تھا کو حمرز جال بنانا چاہیے۔انسان اگر فریب نظر کا شکار ہوجائے تو پھروہ دوسروں کے حمن وجمال اور دیگر صلاحیتوں سے متاثر ہوتا ہے،اس لیے انسان کواپنی نظر درخیر الوری پر کھنی چاہیے تا کہ وہ غیروں کا اسیر نہ ہوجائے اور عثق ربول ٹاٹیا تھا کو اپنے خانہ قلب میں جاگزیں کرہے:

دام بو جہل وبو لہب سے نکل شاہ کو نین کے حضور ٹاٹیا ہے۔ میں (۲۲)
مظہر الدین مظہر کے زدیک اصل ایمان عثق رسول ٹاٹیا ہے۔ جنت بھی عثق نبوی ٹاٹیا ہی کے نتیجے میں
ملے گی جولوگ عثقِ خیر البشر ٹاٹیا ہے کی بغیر اس کی تمنار کھتے ہیں ان کی خام خیالی ہے، جنت توعثق محمدی ٹاٹیا ہے انعام ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ زاید کی نظر جنت پر ہے مگر میری نظر درخیر الانام پر ہے :

چشم زاہد میں میں فردوس بریں کے جلوب میری نظروں میں ہے رنگینی گزار رسول تاشیقیا (۲۷)

الفت رسول تاشیقا کا جذبہ کامل اس وقت ہوتا ہے حب مجبوب تاشیقا حق کی اداؤں ،ان کی سنتوں اوران کے
اقوال کو حزز جال بنایا جائے،ان کے دیے ہوئے راہ روثن کو اپنایا جائے۔ آپ تاشیق کا دیا ہواراستہ ہی راہ ہدایت ہے۔

آپ ٹاٹیا تا کے راستے سے ہٹ کر انسان تجھی بھی ہدایت نہیں پاسکتا اس لیے ضروری ہے اسوہ رسول کر میم ٹاٹیا تا کو اپنایا جائے ۔ مظہرالدین مظہر عثقِ رسالت سے ملنے والے روحانی ترفع اور ذہنی تشکین کو اس کائنات کی بیش بہا دولت سمجھتے ہیں۔ یہ جذب و شوق کا مقام جو کسی کسی کو نصیب ہوتا ہے ۔ وہ اپنے کلام میں دوسرول کے راستے پر چلنے کی مما نعت، صراطِ رسول ٹاٹیا تی پر چلنے کی مما نعت، صراطِ رسول ٹاٹیا تی پر چلنے کی تعقین اوراس کے فیوض و بر کات سے بھی آگاہ کرتے ہیں ۔ ان کے اشعار قاری کو بھی عثقِ رسول ٹاٹیا تیا گی لنہ توں اور طاو توں سے آثنا کرتے ہیں ۔

کعبہ روئے عاشقال قبلہ جان صادقال اک کا ہرایک نقش یا صل علی محمد طالیاتیا (۷۰) ممکن ہے بہیں ان طالیاتیا کے نقوش کف یاہوں ممکن ہو تو ہر راہ نبی طالیاتیا میں چلول سر سے (۷۱)

مظہرالدین مظہر کے ہاں حب رسول اکر م کاٹیاتی کی دولت موجود ہے۔ہم آپ ٹاٹیاتی کاذکر،آپ ٹاٹیاتی کے اسوۃ مبارک اوراحادیث مبارک کو عوام الناس کے سامنے بیان کریں۔آپ ٹاٹیاتی اخلاق حسن کا پر چار کریں اور آپ ٹاٹیاتی کے معاملات زندگی کو بیان کریں۔ یول یاد صطفیٰ میں ہر لمحم مگن رہیں اور اپنے دل و دماغ کو یاد صطفی ٹاٹیاتی کی خوشبو سے مہاکاتے رکھیں۔ اگرہم آتا تے دو جہاں ٹاٹیاتی کو یاد کریں گے تو ہم پر رحمت خداوندی کا نزول ہو گااور اگرہمارے دل یادرسول اللہ ٹاٹیاتی سے مہاکت کو ییددل ویران ہوجا میں گئن رہتے ہیں۔ اور اس کے قاری کو یاد میں بیانے کی تلقین کرتے ہیں۔ اور اس کے قاری کو یاد میں بیانے کی تلقین کرتے ہیں۔

آ قائے ٹالیا عرب وعجم کی ذات مبارکہ سے اللہ رب العزت کو بے پناہ مجبت ہے اور اس مجبت بھر سے تعلق کا اللہ تعالیٰ نے جگہ جگہ اس کا حکم دیا۔ اللہ تعالیٰ نے جگہ جگہ ایپ کلام میں اظہار فر مایا ہے۔ (24) اللہ تعالیٰ نے درود پڑھااور فرشتوں کو بھی اس کا حکم دیا۔

علاوہ ازیں اللہ تعالیٰ نے اہل ایمان کو بھی اس بات کا حکم دیا کہ وہ آقا طائی آئے پر درو دوسل مجھیجیں۔ (۲۷) اس حکم ربانی کے بعد صحابہ کرام نے آپ تا ٹیل پر درو دوسلام کاسلسله شروع کیا، بعد از ال نعت گوشعرا نے بھی اس کا عظیم کو اختیار کیا اور آخ تک تمام اہل ایمان میں عموماً اور نعت گوشعرا میں خصوصاً پیروایت موجود ہے کہ وہ نبی ٹائیل آئر حمت پر دردو دوسلام بھیجتے ہیں اور سعادت ابدی عاصل کرتے ہیں۔ کلیاتِ مظہر الدین مظہر میں حکم خداوندی کی تائید میں درجنوں اشعار موجود ہیں کہیں وہ آقائے کریم ٹائیل پر درود وسلام بھیجتے ہیں کہیں درود وسلام کے فضائل کا تذکرہ کرتے ہیں کہیں اس کی برکات کاذکراو کہیں دوسروں کو اس کا عظیم میں شمولیت کی دعوت دیستے ہیں:

ہمیشہ مدحت خیرالانام کاللیّلیّ میں گزرے دعا ہے عمر درود و سلام میں گزرے (۷۷)
سلام پڑھتے فقیروں کو ہم نے دیکھا ہے درود پڑھتے سلاطین روزگار ملے (۷۸)
درود پڑھنے سے چہرے پہ رنگ آئے گا حیات نور محمد ٹالیّلیّل سے سر خرو ہو گی (۷۹)
تو ہے بے تاب تو پڑھ سید عالم ٹالیّلیّل پر درود دل کی تشکین شاخوانی سرکار ٹالیّلیّل میں ہے (۸۰)

مظہر الدین مظہر کے ہال غزل اور خمس کی ہیئت میں سلام بھی موجو د ہے۔ یہ سلام انھوں نے بارگاہ رسالت مآب ٹاٹیا آئیا میں پیش کیا ہے۔آٹھ بندول پر مثقل یہ سلام شاعر کے دلی جذبات کا سجا ترجمان ہے :

آئینہ جمال ہے صورت حق نما تری پھیلی ہے کائنات میں چاروں طرف ضیا تری ہے کائنات میں چاروں طرف ضیا تری ہے کائنات میں چاروں طرف ضیا تری ہے کائنات میں خاک پا تری صلی علی محمد کالٹیلیز (۸۱)

کلام مظہر الدین مظہر میں ذکر رسول اکر مٹائیلیٹ کادل کثیں تذکرہ موجود ہے۔ وہ خود بھی ذکر رسول ہائیلیٹ کرتے ہیں، دوسر ول کو تلقین بھی کرتے ہیں، اس کے فضائل و برکات کا تذکرہ بھی کرتے ہیں اور دعا بھی کرتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ اخیل ذکر رسول ہائیلیٹ کے جوالے سے اظہار خیال یوں سامنے آتا ہے:

اخیل ذکر رسول ہائیلیٹ کی تو فیق بخشے ۔ ان کے ہال ذکر رسول ہائیلیٹ کے حوالے سے اظہار خیال یوں سامنے آتا ہے:

نفس نفس نفس ترا ذکر جمیل ہو لب پر نفس نفس مرا کیف تمام میں گزرے (۸۲)

یاد بھی تیری مداوا دل رنجور کا ہے ، ذکر بھی کیف فزا ہے شہ خوباں تیرا (۸۳) مرے ہی لب پہورد ذکر شاہ ٹائیلیٹا دیں نہیں ہمدم! ، لب جبریل پر بھی ہے ہی افسانہ برسول سے (۸۴)

ان درج بالا اشعار سے مظہر الدین مظہر میں ذکر رسول ٹاٹیا تیا کی حلاوت بھی عطا کرتے ہیں اور نمیں بھی یہ کارِ عظیم کرنے کی ترغیب دیتے ہیں ۔اس سےان کی رسول ٹاٹیا تیا سے فطری محبت کا ثبوت ملتا ہے۔

# صاحب لطف عميم مالالإلا

نعت گوشعرا کے ہاں آپ کاٹیا نے کے لطف وعطا اور کرم کے تذکروں کی روایت بہت قدیم ہے۔ ہر دور
کے شعرا نے آپ کاٹیا نے کی مہر بانیوں کا تذکرہ الفت ومجت کے ساتھ کیا ہے، ان گزرتے ہوئے کھات کے ساتھ
آپ کاٹیا نے کے لطف و کرم کی نئی نئی جہتیں سامنے آرہی ہیں اور شعرائے کرام انھیں مجت والفت سے بیان کررہے ہیں۔
مرکارد وعالم کاٹیا نے میں بے شمار خوبیاں اللہ تعالیٰ نے جمع کر دیں۔ آپ کاٹیا نے کی نمایاں صفت مخلوقات خداوندی کے لیے
لطف و کرم اور رحمت وعطا ہے۔ آپ کاٹیا نے کا اس خوبی کے غیر مسلم بھی معترف ہیں۔ آپ ٹاٹیا نے ہرسائل کو کچھ نہ کچھ د سے بھی کر دیں۔ آپ ٹاٹیا نے کی کو آپ ٹاٹیا نے ہرسائل کو کچھ نہ کچھ د سے بھی کر دخصت کرتے۔ آپ ٹاٹیا نے کے لطف وعطا اور کرم کی بہت ہی جہتیں تھیں کہی کو آپ ٹاٹیا نے کوئی تحفہ دیستے بھی کو کچھ
بدیہ کر دیستے بھی کوکوئی کی ٹراعنایت فرماد سیتے بھی کو درہم و د دینارعطا کرتے اور کسی کو دعائیں دیستے ۔ آپ ٹاٹیا نے کی مہر
بانیوں کا سلملہ بہت وسیع تھا۔ مظہر الدین مظہر نے بھی آپ ٹاٹیا نے کے لطف و کرم اور رحمت وعطا کوختلف زاویوں سے
بڑے دل نئیں انداز میں بیان کیا ہے۔ ان کے ہاں آپ ٹاٹیا نے کے رحمۃ للعالمین ہونے کا تذکرہ بھی ہے، آپ ٹاٹیا نے کے رحمۃ للعالمین ہونے کا تذکرہ بھی ہے، آپ ٹاٹیا نے کے کرم کا بیان بھی اور آپ کے لطف وعطا کا اظہار بھی۔

وہ چاہیں تو صدف کو دُڑ ہے بہا ملے وہ چاہیں تو خزف کو حریف گہر کریں (۸۵) شب زندگی کی سحر کرنے والے، خزف کو حریف گہر کرنے والے عرب تیرے فیضان رحمت کاطالب، عجم تیری چشم کرم کا سوالی (۸۲)

زیت کی راہوں میں ظلمت کے سوا کچھ بھی مذتھا اے عرب کے چاند! تیری چاندنی کام آگئی (۸۷) عادات وضائل رسول مالیا ہے

آقائے نامدار کالٹیا کو اللہ تعالیٰ نے بے شمار خوبیاں عطافر ماکر دنیائے رنگ و بو میں معبوث فر مایا۔اللہ تعالیٰ نے آپ کالٹیا کی حیات مبارکہ کو آئندہ نسلوں کے لیے محفوظ کر دیا۔ آپ کالٹیا کی سیرت ومعمولات زندگی، آپ کالٹیا کی حیات مبارکہ دنیا کے تمام انسانوں کے لیے راو ہدایت اور ایک کھلی تناب کی طرح ہے۔ قرآن مجید اور اعادیث نبوی ٹاٹیڈیٹر آپ ٹاٹیڈر مال رواؤل کے ہاتھ قام بندگیا گیا ہے۔
ملاقاتیں ، سے ابد گلات ورند گرمعاملات زندگی کو پوری تفسیل کے ہاتھ قام بندگیا گیا ہے۔

اللہ تعالیٰ نے اپنے مجبوب تا پیٹے کی سرت کو قرآن مجید میں اسوہ حدفرار دیا ہے اور اس کی پیروی کونس انسانیت کی فلاح وکامیا بی کا ذریعہ بتایا ہے۔(۸۸) صحابہ کرام نے سرت بوی تا پیٹے کو اپنایا اور اس کومفتو حدما قول میں تحریر وتقریر کے ذریعے عام کیا۔ یہ روایت معلما نول میں چیلی چی گئی اور آج دنیا بھر کی زبانوں میں سرت رسول اکرم تا پیٹے کی میرت کو سمجھنے کے لیے تحریری وزبانی مواد موجود ہے۔ جس سے کس انسانیت استفادہ کر رہی ہے۔ آپ تا پیٹے کی سیرت مقدمہ تا پیٹے کی ورائد وشعرانے آپ تا پیٹے کی سیرت مقدمہ تا پیٹے کی وار آدر وشعرانے آپ تا پیٹے کی میرت سیرت اقدس تا پیٹے کی اور آدر وشعرانے آپ تا پیٹے کی سیرت اقدس تا پیٹے کی وار سین نعتیہ کلام کے ذریعے پیش کیا ہے۔ ان شعرا کے بال سیرت نبوی تا پیٹے کی کا بیان نہ صرف مجت مورت میں نظر آتا وعظیہ در اور ایک کی روایت کا اگر جائزہ لیس تو ہمیں تقریبا تمام شعرا کے بال سیرت نبوی تا پیٹے کی کا بیان کئی میکس صورت میں نظر آتا خوار کی کی روایت کا اللہ بھی اس مقدس روایت کی پاس داری موجود ہے۔ وہ حیات رسول خدا تا پیٹے کے عادات و خصائل کو ایسے کلام میں خوب صورتی ہیں۔ ذرااوصاف رسول اکرم تا پیٹے کی کابیان دیکھیے:

رنگ جلوے میں نظر آتا ہے جلوہ ساز کا (۸۹) قریہ بہ قرید، کو بہ کو، دجلہ بہ دجلہ، میم بہ میم (۹۰) کملی والے، ترا ایثار بہت یاد آیا (۹۱) وصف کس منہ سے بیاں ہو اس سرایا ناز کا پھیلا دور تک شہاساللیاتیا! تیرے کرم کا سلسلہ خاک پر سو کے غلاموں کو عطا کی ثابی

# حن وجمال رسول ملاطياتين

خوش خصال وخوش جمال نبی علی آیا محترم کی ذات پاک کی عظمت و رفعت کاایک بہلویہ بھی ہے کہ آپ علی آیا گیا۔
کو اللہ تعالیٰ نے بے مثال حمن سے نوازا۔ دنیا میں کسی اور انسان کو اتنا حمن عطا نہیں ہوا جو آپ تا این کو عنایت کیا گیا۔
آپ تا این آتا کی کا حمن، حمن یوسف سے ماور اتھا۔ آپ تا این آتا کی کا چہرہ مبارک چاند سے زیادہ روش ، بدن مبارک خوشود دار،
قد درمیاجہ، کشادہ بھنویں، سیاہ چمک دار آنھیں، خم دار ابرو، لمبی پلکیں، روش بیشانی، خوب صورت اور صراحی دار گردن،
کشادہ سینہ، نورانی چہرہ، عرض آپ تا این آتا ہم تھے۔ آپ تا این آتا ہم کے حمن ظاہری کو مولائے کا بنات حضرت علی المرتفیٰ،
شیر خدانے جس طرح بیان فرمایا ہے اس کا ترجمہ تھے۔ آپ تا این اور تحریر کیا ہے:

"خوب رو بوٹا ساقد نہ زیادہ طویل القامت نہ اس قدر پست، سر بڑا اس پر سیاہ گھنگھریا نے بال، جبیں کثادہ، بھنویں بالول سے بھری ہوئیں اور خمیدیس، دونول بھنوول کے اندرونی کنارے ایک دوسرے سے بیوست آنھیں سیاہ اور بڑی بڑی جن کی سیاہی کے بعد نہایت کھی ہوئی سفیدی کا صفتہ سرخ روسا ہالہ جس نے جاذبیت میں اور بھی اضافہ کر دیا۔ آنکھول سے زور فہمی کے آثار نمایاں، لمبی اور سیاہ پلکیں، ناک ستوال اور سیرھی، دانتوں میں دیکھیں جیسے باریک خوکھینچ دیا گیا ہو۔ ریش گھنی، گردن کمبی مگر خوب صورت، سینہ کثادہ، بدن کی رنگ تھی ہوئی۔ ہاتھ کی بھتیایاں اور پاؤل کے تلوے زم وگداز، بدن ذرا آگے جھا ہوا، رفتار میں تیزی مگر ہر قدم اپنی جگہ پر جم جاتا، چہرہ مبارک سے تھر کی علامات ظاہر، نگا ہول میں حاکمانہ انداز جو دوسروں کو اپنے مامنے جھکا ہے۔ "(۹۲)

بہر کیف آپ ٹاٹیائی کے بے مثل حن کا تذکرہ بھی شعرائے نعت گو کے نز دیک ایک اہم موضوع رہا ہے۔
صحابہ کرام کے دور سے لے کرعصر حاضر تک کے کئی شعرانے آپ ٹاٹیائی کے حن بے مثال کو اپنے اپنے انداز میں
بیال کیا ہے۔ اللہ رب العزت نے حضرت محمد ٹاٹیائی کو سب سے اعلی ،سب سے اہمل ،سب سے افضل اور سب سے ارفع
بنایا گویا آپ ٹاٹیائی بنوت کاروش آقاب ہیں ، آپ ٹاٹیائی جب مسکراتے تو دانتوں سے روشن لگتی مظہر الدین مظہر نے بھی
آپ ٹاٹیائی کی سرایا نگاری اور حُن و جمال کا تذکرہ کرتے ہوئے آپ ٹاٹیائی کے تقدی واحترام اور مقام و مرتبے کا لحاظ
رکھا ہے۔

حن یوسٹ کے بھی چر ہے تھے جہاں میں لیکن منگ پر آئی ہے یہ بزم ترے نام کے بعد ( ۹۳ )

پہنچی تھی دانتاں مہ کنعال کی مصر تک شہرہ مہ عرب ٹائیڈیٹر کا عجم تک پہنچ گیا ( ۹۳)
سخن ورول نے بہت زاویے کیے ایجاد نہ ہوسکی ترے حن وجمال کی تقیر ( ۹۵)
کوئی بھی ثاعر،ادیب اور محقق آپ ٹائیڈیٹر کے حن وجمال کوقلم بند کر کے حق ادا نہیں کرسکتا۔ آپ ٹائیڈیٹر کے جلوؤں سے پوری دنیاروٹن ومعطر ہے۔ آپ ٹائیڈیٹر کے آنے سے زمانے کوعرت و حرمت اور جاود انی ملی۔ بے شک آپ ٹائیڈیٹر باعث ٹیلٹر باعث ٹیلٹر باعث ٹیلٹر باعث کی معرب میں چھپی ہے۔ آپ ٹائیڈیٹر نے فاقوں بھری زندگی بسر کرکے اس زمانے کو رعنائی و رونق بحثی ۔ یہز ماند آپ ٹائیڈیٹر کا نمانے کو رعنائی و رونق بختی۔ یہز ماند آپ ٹائیڈیٹر کے نمان اور موجودہ تہذیب آپ ٹائیڈیٹر کی قرض دار ہے۔ آپ ٹائیڈیٹر نے کس انسانیت کو بھٹر ٹائیڈیٹر کا نمانے کو رعنائی و رونق شائع کی ویا کینٹر کی در کی اور اخوت و شجاعت کا درس دیا۔ آپ ٹائیڈیٹر کا حیمن پیکر آئینہ حیات و کا نمات ہے۔
شائعگی و یا کیزگی اور اخوت و شجاعت کا درس دیا۔ آپ ٹائیڈیٹر کا حیمن پیکر آئینہ حیات و کا نمات ہے۔

آقائے دو جہاں تا پہلے ہے عظمت ورفعت کا ایک دل نثیں پہلویہ بھی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے آپ کو شافع محشر بنایا۔ قیامت کے دن تمام سل انسانیت اپنے گناہوں کے سبب پریشان حال ہو گی اور کوئی ان کی خبر گیری کرنے والا منہوگا؛ تمام اندیا بیب باری تعالیٰ سے لرزاں ہوں گے ؛ کوئی بارگاہ خداوندی میں انسانیت کی فریاد پیش کرنے والا منہوگا ؛ تمام اندیا بیا تمام اندیا خاتم المرسلیں تا پہلے کو اپنا نمائندہ بنا کر بارگاہ رب العزت میں بھیجیں گے۔ اللہ تعالیٰ آپ تا پہلے گا۔ اس حالت میں تمام اندیا خاتم المرسلیں تا پہلے کو اپنا نمائندہ بنا کر بارگاہ رب العزت میں بھیجیں گے۔ اللہ تعالیٰ آپ تا پہلے لیے کی دعاو سفارش کو قبول کرے گا اور نسل انسانیت کے لیے معافی کاراستہ کھل جائے گا۔ ثافع محشر کا اعزاز آپ تا پہلے لیے ایک ایسا عزاز آپ تا پہلے لیے ایک ایسا عزاز میں دہوگا۔ اس حوالے سے آپ تا پہلے لیے ایک ایسا عزاز میں دہوگا۔ اس حوالے سے آپ تا پہلے لیے ایک ایسا عزان ہے :

"میں آدم کی اولاد کا سر دار ہوں گا قیامت کے دن، اور سب سے پہلے میری قبر پھٹے گی اور سب سے پہلے میں شفاعت کروں گا اور سب سے پہلے میری شفاعت قبول ہو گی۔" (روایت ابو ہریرہ) (۹۲)

شافع محشر کاٹیائیا کا میمجبوب موضوع ہرنعت گو شاعر نے مجبت وعقیدت سے بیان کیا ہے۔اس موضوع پر ارد ونعتیہ شاعری میں ہزارول کی تعداد میں اشعار موجود ہیں۔مظہر الدین مظہر کا کہنا ہے،میدان محشر میں نفسانفسی کا عالم ہو گا، ساری انسانیت پریشان ہو گی اس وقت حضرت محمد ٹاٹیائیا اپنی اُمت کی بخش کے لیے پریشان ہول گے:

اسرا رعیاں ہوں گے خواجہ ٹاٹیائی کی نبوت کے جب حشر کے میداں میں اظہار نبی ٹاٹیائی ہوگا (۹۷) گنه گارانِ امت کو ہے کیوں احماس محرومی؟ بیٹے گا حشر کے میدان میں صدقہ محمد ٹاٹیائیل کا (۹۸) حضرت محمد تافیلی وزمشراپ امتیول کے لیے بخش کی سفارش کریں گے مظہر الدین مظہر کی نعتیہ شاعری کا بیشتر حصہ شافع محشر کے عنوان سے ہے اور ایک سپچے مسلمان کی طرح ان کا ایمان ہے کہ ہماری نجات شافع محشر طافیاتیا کے کرم سے ہوگی:

میری نجات ان کے کرم پر ہے مخصر محشر میں ایک ثافع محشر صفور تا اللہ ایک ثافع محشر صفور تا اللہ ایس (۹۹) تو ثافع محشر بھی ہے، محبوب خدا بھی ہے فیصلہ ہاتھوں میں تربے روزِ جزا کا (۱۰۰) معجزات رسول تا اللہ کا بیان

نسل انسانیت کی راہنمائی کے لیے اللہ رب العزت نے انبیا ورسول مبعوث فر مائے اور انھیں مختلف معجرزات سے نوازا۔ حضرت آدم ، نوح ، اسماعیل، موسی ، یونس، ایوب، یعقوب، یوسف، عیسی اور رسالت دو عالم حضرت محمد تاثیلی سرایا معجرہ و بن کر آئے ۔ موسی اللہ تعالی سے ہم کلام ہوئے ۔ افھیں ید بیضا (۱۰۱)، عصائے موسی (۱۰۲) ورکایم اللہ کا معجرہ عنایت کیا گیا۔ وہ کوہ طور پر اللہ کی تحلی کو بر داشت نہ کر سکے ۔ حضرت یونس مجھلی کے بیٹ میں اور کلیم اللہ کا معجرہ عنایت کیا گئا۔ وہ کوہ طور پر اللہ کی تحلی کو بر داشت نہ کر سکے ۔ حضرت یونس مجھلی کے بیٹ میں رہے ۔ (۱۰۳) سیم ال کا تخت ہوا میں آڑتا کھرا۔ گریہ یعقوب (۱۰۲) کشتی نوع (۱۰۵)، صبر الیوب قم باذن اللہ، طیور کا ارئا اور مصلوب ہوتے وقت زندہ آٹھا لیا جانا حضرت عیسی کے معجرزات ہیں ۔ ہمارے نبی سائی آئی اللہ تعالی سے ہم کلام ہوئے ۔ (۱۰۷) (۱۰۷)

آئے کلیم بلوہ گہ طور دیکھ کر سرکارٹاٹیاٹی ہو کے عالم بالاسے آئے ہیں (۱۰۸)
اللہ تعالیٰ نے صغرت محمد ٹاٹیاٹی کو بے شمار معجزات و کمالات عطا کیے ہیں۔انسان کے قام میں اتنی طاقت نہیں
کہ وہ آپ ٹاٹیاٹی کی عظمت ورفعت کو بیان کر سکے مختلف ادوار میں انبیا کرام اللہ کا پیغام لے کرمختلف اقوام تک پہنچاتے
رہے اور پہللہ حضرت محمد ٹاٹیاٹیٹی کی پیدائش تک جاری رہا۔اللہ تعالیٰ نے ختم نبوت کا سہرا آپ کے سرسجایا،آپ ٹاٹیاٹیٹی تمام انبیا کے سر دارہیں۔(۱۰۹)

آپ ٹاٹیانٹا کے مقام ومرتبہ کی وجہ سے بعض انبیا کرام نے آپ ٹاٹیانٹا کی امت میں شامل ہونے کی دعا فرمائی حضرت عیسیٰ ابن مریمً ان کے مبشر تھے۔

تمناتھی خلیل اللہ کے دل میں ان کی بعثت کی مبشر تھا میے ابن مریم ان کی آمد کا (۱۱۰) انبیًا کو تھی امام انبیا کی آرزو کاروال کو اک امیر کاروال درکا رتھا (۱۱۱) مظہر الدین مظہر نے آپ ٹاٹیائی کے دیر معجزات کو جی مجبت وعقیدت سے بیان کیا ہے۔ آپ ٹاٹیائی کے یہ معجزات ہو مختلف مواقع پر ظاہر ہوئے ان سے ایک طرف تو اللہ کی حقانیت اور خلاقیت کفار کے دل پر نقش ہو گئی جب کہ دوسری طرف آپ ٹاٹیائی کی صداقت پر بھی مہر تصدیق شبت ہو گئی۔ معجزات آپ ٹاٹیائی کی رسالت کی گواہی بھی میں اور آپ ٹاٹیائی کی خطمت و شان میں اضافے کا باعث بھی:

ہم نے سنا ہے قصہ طور کلیم بھی شاہ امم ٹاٹیائی کی سیرکا عالم مگر کہاں (۱۱۷) اندیا منتظر دید کھڑے ہیں خاموش چشم بر راہ محمد ٹاٹیائی ہے خدا آج کی رات (۱۱۷) عظمت رسول اکرم ٹاٹیائی

مظہر الدین مظہر کے ہال عظمت رسول اکرم کا الیا کے موضوع پرخوبصورت، دل نتین اور پرُتا ثیر اشعار موجود ہیں۔ آپ کا الیہ اللہ میں مظہر کے ہال عظمت ورفعت کو اللہ تعالیٰ نے قرآن کیم میں بھی بیان فرمایا ہے اور اس سے پہلے نازل ہونے والی کتب سماوی میں بھی۔قرآن پاک میں آپ کا الیہ اور عزوات میں شمیدہ، طرز تمدن، امتِ مسلمہ کے لیے در دوسوز، دین حق کی سربلندی کے لیے اُٹھائی گئی تکالیف اور غروات میں شکمت و فتح کے مناظر قلم بند کیے گئے ہیں۔ بیش کہ اُٹھائی گئی تکالیف اور غروات میں شکمت و فتح کے مناظر قلم بند کیے گئے ہیں۔ بیش کہ اُٹھائی گئی تکالیف اور غروات میں شکمت و فتح کے مناظر قلم بند کیے گئے ہیں۔ بیش کئی آپ کا اُٹھائی گئی تکالیف اور دیگر کتب سماوی تورات، زبور اور نجیل مقدل بھی آپ کا اُٹھائی کے علاوہ دیگر کتب سماوی تورات، زبور اور نجیل مقدل بھی آپ کا اُٹھائی کی عظمت و کر دار کی گواہ می دیتی ہیں۔ آپ کا اُٹھائی کے سینے میں کون و مکال کے تمام پوشیدہ راز دفن ہیں۔ آپ کا اُٹھائی کا اس کا نیات میں کوئی ہمسریا ثانی پیدائیس کیا گیا ہے۔

دے کوئی سرور کو نین سائیلی کی کس سے تمثیل؟ یہ کوئی ان کا مماثل ہے، یہ ہمسر، یہ مثیل (۱۱۸) مدح میں ان کی ہے قرآن کا صفحہ صفحہ نعت میں ان کی ہیں تورات وزبور وانجیل (۱۱۹) فاش اسرار دل کون ومکال ہیں تجھ پر مہبط حضرت جبریل ہے سینہ تیرا(۱۲۰)

آقائے کریم ٹاٹیا تھا کہ اللہ تعالی نے تمام انبیا پر فوقیت بخشی۔ (۱۲۱) پیشتر انبیا آپ ٹاٹیا تھا گی آمد کی بشارت اپنی ابنی امت کو سنات رہے۔ (۱۲۲) آپ ٹاٹیا تھا دعائے لیل کا معجزہ میں حضرت آدم کے لبول پر آپ ٹاٹیا تھا کا تذکرہ رہا۔ دیگر انبیا نے بھی کسی بھسی انداز میں آپ ٹاٹیا تھا کا ذکر خیر کیا۔ روز قیامت آپ ٹاٹیا تھا تمام انبیا کے سلطان اور امام و پیشو اببول گے۔ آپ ٹاٹیا تھا کی شفاعت ہی قبول کی جائے گی۔ شب معراج کے موقع پر آپ ٹاٹیا تھا کا تمام انبیا نے استقبال کی اور آپ ٹاٹیا تھا کہ شفاعت ہی قبول کی جائے گی۔ شب معراج کے موقع پر آپ ٹاٹیا تھا کا تمام انبیا نے استقبال کیا اور آپ ٹاٹیا تھا کوعوت وشرف بخشا۔ آپ ٹاٹیا تھا گی ذات گرامی کے اس پہلوکو تمام نعت گوشعرا نے مجبت وعقیدت سے بیان کیا ہے :

جیسے درخثال ہو تارول میں قمر یول ہے نبیول میں نبوت ان کی (۱۲۳)

نعت کھنا اور نعت کہنا دل کی پاکیز گی کے ساتھ احساس کی پاکیز گی کا سامال بھی مہیا کرتا ہے۔ عثق وعقیدت کے تمام لواز مات مظہر الدین مظہر کی نعت میں پوری آب وتاب کے ساتھ روثن ہیں۔ مظہر الدین مظہر کی نعت میں پوری آب وتاب کے ساتھ روثن ہیں۔ مظہر الدین مظہر کی نعتول میں صغرت داؤد کے نغمول جیسی خوب صورتی موجود ہے۔ وہ اپنی نعتول میں قلب وروح کی پوری وارفنگی کے ساتھ محمد سے اپنی مجبت کا اظہار کرتے ہیں۔ لہندااخوت اربہیم اور ایوب کی عربت و تبکریم اور عجزی وانکساری ان کے کام کا حصد بنتی ہے۔

لبِ داؤڈ پہ نغمے تری زیبائی کے دل ایوب و براہیم میں تیری گریم (۱۲۳) مقدائے پیمبرال میں حضور ٹالٹیائی رہبر جملہ مرسلال میں حضور ٹالٹیائی (۱۲۵) ان کے نزدیک حضرت محمد ٹالٹیائی میرت نسل انسانیت کے لیے اول وآخر روثن باب ہے۔انھوں نے

اپنی نعتیہ شاعری میں سیرت النبی پر زیادہ زور دیا ہے، جن پہلوؤں پرمظہر الدین مظہر نے زیادہ توجہ دی ان کا درس ہمارے پیارے نبی علی آیا نے اس انسانیت کو دیا۔ آپ اللہ کے آخری نبی میں آپ کامقام ومرتبہ بہت او نجا ہے اور اللہ تعالیٰ نے آپ کو امام الانبیا علی آیا کا تاج پہنایا ہے۔

تعاں ہے آپ والمام الاملیا کھی اور مان پہایا ہے۔ بعثتِ خواجہ ٹاٹیائی ہوئی بعد رسولانِ کرام صفیں ہو جائیں مکمل تو امام آتا ہے (۱۲۷) رہبر جملہ انبیا صل علی محمد طالی این (۱۲۷) ہوڈ بھی محفوظ تھے طوفانِ برق و باد میں (۱۲۸)

کلام مظہر الدین مظہر میں خلفائے راشدین "،اصحاب مبار "،اصحاب صفداور عشر ، مبشر ، "کا تذکرہ تہذیبی و تاریخی تناظر میں ہوا ہے۔ انھوں نے اجمالی صورت میں یاران مصطفیٰ خلیاتی کی تہذیب و شائنگی،عثقِ رسول کاٹیاتی ، بیروی پیغمبر کاٹیاتی ہجر و و صالِ مکداور ہجرتِ مدینہ کے دکھوں کو نہایت معنویت کے ساتھ بیان کیا ہے۔ اس میں حضرت ابو بکر صدیق کی وفاد اری ، غار ثور میں رسول کو نین کاٹیاتی کی عورت و تو قیر کرنا اور اسپنے زانو پہکائنات کے عظیم انسان کاسر دکھنا جیسے موضوعات اہم ہیں:

وہی وارث بنا، سر کا ریالیالیے کے محراب ومنبر کا چیکنا دیکھیے! صدیل اکبڑ کے مقدر کا تضاغار وریس زانو پان کے سر پیمبر مالیالیالیے کا (۱۳۳۱)

شب ہجرت بھی جو تھا، ہمسفر محبوب داور تالیا گیا کا وہ ظلمت رات کی، وہ ساتھ اک ماہِ نور کا بنی تالیا کی سوئے، نصیبہ عاگ اٹھا صدیق الجبر کا

صدیل اکبر کی منقبت کے ساتھ ساتھ مظہرالدین مظہر کے ہاں ضفیہ دوم بانی عدل حضرت عمر فاروق ؓ و فاتح قیصر وکسریٰ کا تذکرہ بھی موجو د ہے:

عمر کے لب پر آیا نعرہ جب اللہ اکبر کا اذال گو بخی، کھلا میدود دروازہ بیمبر ٹاٹیاٹی کا دل شاہ ٹاٹیاٹی جہال میں شوق تھا رخندہ گوہر کا ہے ایمان عمر کھیا معجزہ میرے پیمبر ٹاٹیاٹیا کا جہاں مایہ بھی پڑجائے عمر کے جسم اطہر کا گزرہوتا ہے ناممکن وہاں شیطان خودسر کا (۱۳۳)

حضرت عثمان غنی منیان عنی نیا ایم کردارادا کیا۔ انھوں نے حضرت ابو بحرصد اِق اور حضرت عمر منی خطاب کی قرآن پاک کے سلسلے میں کی گئی تدوینی خدمات کو مزید انھویت بخشی اوراً مرامکومنین حضرت حفصہ کے پاس موجو دقرآنی نسنے کومستند قرار دیستے ہوئے باقی سب کی تر دید کردی، اس لیے آپ می کو جامع القرآن بھی کہا جاتا ہے۔ آپ کے نکاح میں رسولِ کو نین ٹاٹیا بھی دوصا جنزادیاں آئیں۔ اسی بنا پر آپ کو ذوالنورین کہا جاتا ہے۔

داماد نبی ٹاٹیا ﷺ، بیکر حیا، حضرت عثمان غنی کی شان بھی مظہر الدین مظہر نے ذوق وشوق سے بیان کی ہے:

بیال مطلوب ہے اس زینتِ محراب ومنبر کا عمر کے بعد جو ثابت خلیفہ تھا پیمبر ٹاٹیائی کا وہ جس کے عقد میں دو بیٹیاں آئیں پیمبر ٹاٹیائی کے اقب ہے صاحب ذوالنورین جس پا کیزہ گوہر کا وہ اپنے ہاتھ کو خواجہ ٹاٹیائی نے جس کا ہاتھ فرمایا جو مکے میں گیا بن کرنمائندہ پیمبر ٹاٹیائی کا (۱۳۵) کو ایس کی بین کرنمائندہ پیمبر ٹاٹیائی کا (۱۳۵)

المختصر کلام مظهر الدین مظهر میں موضوعاتی تنوع، ان کی اُرد و شاعری پرمضبوط گرفت کو ظاہر کرتا ہے۔ انھوں نے ایسی کلام میں عجز وانکساری، مذہبی رنگ، رسول کو نین ٹاٹیائیٹا کے اوصاف جمیدہ جُن و جمال مصطفع ٹاٹیائیٹا، سوز وگداز، صداقت و پا کیر گی، سیاسی، تہذیبی وسماجی، معاشی اقدار، اخلاق حسنہ ٹاٹیائیٹا، ثقافتی سانحات، زمینی و زمانی حقائق، دین حق کی عربت و تو قیر، سلام و درود، حب الوطنی، سیرت نبوی ٹاٹیائیٹا کے کئی پہلو، اسلامی تاریخ کے روثن و تاریک زمانے، فیوض و برحسة برکات رسول ٹاٹیائیٹا، واقعات کربل، مناقب صوفیا، معجز ات محمد ٹاٹیائیٹا اور عثق رسالت مآب ٹاٹیائیٹا جیسے موضوعات کو برجسة کی صورت میں پیش کیا ہے۔

# حواثى وحواله جات

- (۲۶) "باب جبرئيل"،مشمولة" كليات مظهر" من 949
  - (٢٧) ايضاً ٩57
- (۲۸) "جلوه گاه" (حضوري،حصه سوم)مشموله کلیات مظهر " جس 840
  - (٢٩) ايضاً ٩ (٢٩)
  - (۳۰) ايضاً ص 842
- (۱۳۱) "جلوه گاه" ( آغازسفر، حصد دوم )مشموله" کلیات مظهر" ش 741
  - (٣٢) "باب جبرئيل"، شمولة كليات مِظهر"، ص 947
- (۳۳) "جلوه گا" (حضوری ،حصه موم )مشموله کلیات ِ مظهر "مل 838
- (٣٣) اِقْرَأْبِاسْمِرَبِّكَ الَّذِيْ حَلَق ٥ حَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلَق ٥ اِقْرَأُ وَرَبُّك الْاكْرَم ٥ الَّذِيْ عَلَّمَ بِالْقَلَم ٥ عَلَمَ الْإِنْسَانَ مَالَمُ يَعْلَم ٥ (سورة العلق ٢ ٩ : ١ تا ۵ )
- (٣٥) وَلَمَّا جَآءَ مُوْسَى لِمِيْقَاتِنَا وَ كَلَّمَهُ رَبُهُ-قَالَ رَبِ اَرِنِى ٱنْظُرُ اِلْيَك-قَالَ لَنْ تَرْى نِى وَ لَكِنِ انْظُرُ اِلَى الْجَبَلِ فَانِ الْجَبَلِ فَانِ الْجَبَلِ عَلَهُ دَكَّا وَ حَرَّ مُوْسَى صَعِقًا-فَلَمَا اَفَاقَ قَالَ سَبْحُنَك تُبْتُ الْيَك وَ اَنَا اسْتَقَرَّ مَكَانَهُ فَسَوْفَ تَرى بَى -فَلَمَا تَجَلَى رَبُهُ لِلْجَبَلِ جَعَلَهُ ذَكًا وَ حَرَ مُوْسَى صَعِقًا-فَلَمَا اَفَاقَ قَالَ سَبْحُنَك تُبْتُ الْيَك وَ اَنَا الْمَوْمُ مِنِيْنَ (حورة الاعراف ٢ ١٣٣٠)
  - (٣٦) "تجليات"،مشمولة كليات مِظهر"، ص 642
  - (٣٤) " جلوه گاه" ( آغازسفر،حصه دوم )مشمولة كليات مظهر" ص 789
  - (٣٨) " جلوه گاه" (حضوري ،حصه موم )مشمولة كليات مِظهر "جن 833
    - (٣٩) "تجليات"، مشمولة كليات ِمظهر" مُل 459
      - (۴۰) ايضاً ١٩٥٥
      - (۲۱) ایضاً ش 496
      - (۲۲) ايضاً ص 622
  - (۳۳) "جلوه گاه" ( آرز و مین ،حصه اول ) مشموله" کلیات مظهر" مِل 723
    - (۴۴) "جلوه گاه" (حضوری ،حصه سوم ) مشموله کلیات مظهر " مل 820
      - (۵۵) ايضاً ص 843
    - (٣٦) "جلوه گاه" ( آغازسفر، حصد دوم )مشمولة كليات مِظهر" م 796
    - (٣٤) " جلوه گاه" (واپسي،حصه چهارم )مشموله" کليات مظهر"،ص896
      - (۴۸) "باب جبرئيل "مشمولة" كليات مظهر" من 1053

- (٥٥) قُلُ أَطِيعُو اللَّهُ وَالرَّسُولَ الْوَانُ تَوَلُّوا فَإِنَّ اللَّهُ لَا يُحِبُّ الْكَفِرِينَ (مورة آل عمران ٣٠: ٣٠)
- (27) اِنَّ اللهُ وَمَلْبِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيّ يا يُهَا الَّذِيْنَ أَمَنُوْ اصَلُّوْ اعَلَيْهُ وَسَلِّمُوْ اتَسْلِيْماً (مورة الاحزاب ٣٣ ٥٦)
  - (۷۷) "تجليات" مشمولة كليات مظهر" مل 489
  - (۷۸) "جلوه گاه" ( آرز و مین، حصه اول )مشموله کلیات مظهر "جن 733
    - (۷۹) "باب جبريّل"،شمولة كليات مظهر" أل 1041
      - (۸۰) "ميزاب"،شمولة كليات مظهر" ، 1151
    - (۸۱) "حرب وضرب"،شمولة" كليات مِظهر"، ص 413
      - (۸۲) "تجليات"،شمولة كليات مظهر" ص 489
    - (٨٣) "باب جبرئيل"، شمولة كليات مِظهر"، ص 950
      - (۸۴) ايضاً بي 962
      - (۸۵) "تجلبات"،شمولة كلبات مظهر" بس 449
        - (٨٧) ايضاً ٩58
        - (۸۷) ایضاً ش 471
        - (۸۸) سورة الاحزاب ۲۱
          - (٨٩) ايضاً ٩٥٤ (٨٩)
    - (٩٠) "باب جبرئيل"،مشمولة كليات مظهر"،ص 989
      - (٩١) الضاَّم 1039
  - (٩٢) محمد مين بميكل،"حيات محمد تالييليّلة"، (مترجم: الويحيل امام خان)،لا بور: اداره ثقافت اسلاميه 1987ء بس 139

    - (۹۴) " جلوه گاه" (حضوری ،حصه موم) مشموله کلیات مظهر" مل 811
    - (90) "جلوه گاه" ( آغازسفر،حصه دوم )مشموله "کلیات مظهر" من 770
    - (٩٧) وحيدالزمال،علامه (مترجم)،"مىلم شريف"،جلد ششم،لا مور: نعماني ئسب غانه،1981ء بس9
      - (94) "جلوه گاه" ( آغازسفر،حصه دوم )مشموله ګلبات مظهر "م ۸۱۷
        - (٩٨) "باب جبرئيل"،شمولة كليات مظهر"، ص947
          - (99) "ميزات مشمولة كليات مظهر "ص 1083
            - (١٠٠) ايضاً ٩٩ (١٠٠)

- (١٠١) وَ نَوْ عَيدَهُ فَإِذَاهِي بَيْضَاء فِللنَّظِرِيْن (مورة الاعراف ١٠٨)
  - (١٠٢) فَاللَّقِي عَصَاهُ فَإِذَاهِي تُعْبَانُ مُّبِين (مورة الاعران ١٠٤)
- (١٠٣) وَ إِنَّ يُؤنِسُ لَمِنَ الْمُرْسَلِيْنَ O إِذْ آبَقَ إِلَى الْفُلْكِ الْمَشْحُوْنِ O فَسَاهَمَ فَكَانَ مِنَ الْمُدْحَضِيْنَ O (سورة العالية عَالَى الْمُدْحَضِيْنَ O (سورة العالية عَالَى المُدْحَضِيْنَ O (سورة العالية عَالَى المُدْحَضِيْنَ O (سورة العالية العالية
  - (١٠٣) قَالَ إِنَّمَا أَشُكُوْ ابَشِّي وَحُوْ نِي إِلَى اللَّهِ وَاعْلَمْ مِنَ اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُوْ نَ (مورة يومت ١٢: ٨٧)
  - (١٠٥) وَيَضْنَعُ الْفُلُكُ وَكُلَّمَا مَرَّ عَلَيْهِ مَلَا قِنْ قَوْمِه سَخِرْ وْ امِنْهُ اقَالَ اِنْ تَسْخَرُ وْ امِنَا فَإِنَّا نَسْخَرُ مِنْكُمْ كَمَاتَسْخَرُ وْ نَا مِنْهُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّ عَلَى اللَّهُ عَلَ

( سورة هود ۳۸ :۱۱)

- (١٠٦) وَ رُسُلًا قَدُ قَصَصْنَهُمْ عَلَيْكَ مِنْ قَبَلُ وَ رُسُلًا لَمْ نَقْصُصْهُمْ عَلَيْكَ ١ وَ كَلَمَ اللهُ مُؤسَى تَكُلِيْمًا ۚ ( مورة النماء : ٣٠) ٢٩٠)
  - (١٠٧) وَلَقَدْرَاهُ نَزْلَةً أُخْرَى O عِنْدَسِدُرَةِ الْمُنْتَهٰي O (مورة النجم ١٣ ٥٣)
    - (۱۰۸) "جلوه گاه"،(واپسي،حصه ڇهارم)مشموله" کليات مظهر" ۾ 901
  - (١٠٩) مَاكَانَ مُحَمَّدُ اَبَا اَحَدِمِّنُ زِجَالِكُمْ وَلَكِنْ زَسُولَ اللهِ وَخَاتَمَ النَّبِيَنَ اوَكَانَ اللهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا (١٠٩) ( ورة الاتزاب ٣٠ : ٣٣)
    - (١١٠) "بابِ جبرئيل"، مشمولة كليات مِظهر"، ص 947
      - (۱۱۱) ايضاً بس 1011
- (١١٢) سننطنَ الَّذِي اسْزى بِعَبْدِه لَيْلا مِّنَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْاقْصَا الَّذِي بْرَكْنَا حَوْلَهُ لِنُويَهُ مِنُ الْيَتِنَا اللَّهُ
  - هُوَ السَّمِيْعُ الْبَصِيْرِ ' (مورة بني اسرائيل ١٤: ١)
  - (١١٣) "تجليات"، شمولة كليات مظهر"، ص485
  - (۱۱۴) "جلوه گاه" ( آغازسفر،حصه دوم )مشموله "کلیات مظهر" م 761
  - (۱۱۵) "جلوه گاه" (واپسی،حصه چهارم)مشموله" کلیات مِظهر"مَل 888
    - (۱۱۷) "تجليات"،شمولة كليات ِمظهر" مل 462
      - (١١٤) ايضاً ص 593
    - (۱۱۸) "باب جبرئيل"،مشمولة كليات مظهر" بس 943
      - (۱۱۹) ايضاً ٩44
      - (۱۲۰) "ميزاپ"مشمولة" کليات مظهر" ې 1153
- (١٢١) وَإِذْ أَحَذَ اللَّهُ مِيْثَاقَ النَّبِينَ لَمَا اتَّيَنُكُمْ مِنْ كِتْب وَ حِكْمَةٍ ثُمَّ جَآءَكُمْ رَسُولٌ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَكُمْ لَتُؤْمِئنَّ بِهِ وَ

لَتَنْصُوْ نَفِهُ قَالَ ءَاقُوْ رُتُمْ وَ اَحَذُتُمْ عَلَى ذٰلِكُمْ إِصْرِيْ اقَالُوْ اَقُوْ رُنَا اقَالَ فَاشْهَدُوْ اوَ اَنَا مَعَكُمْ مِّنَ الشَّهِدِيْن ( عورة آل عمران : ٣٠ ) ٨٠)

(۱۲۲) وَاِذْقَالَ عِيْسَى ابْنُ مَرْيَمَ لِيَنِي اسْرَ آءِيْلَ اِنِّيْ رَسُولُ اللهِ النَّهِ النَّهُ الْمَابَيْنَ يَدَيَ مِنَ التَّوْرُى قِوَ مُبَشِّرًا بِرَسُولِ يَانِّينَ مِنْ بَعْدِى اسْمُهُ آخْمَلُوا فَلَمَّا جَآءَهُمْ بِالْبَيْلِتِ قَالُوْ الهَذَاسِخُوْ مُبِيْنِ "(مورة الصن ٢: ١٢)

(۱۲۳) "تجليات"مشمولة" كليات مظهر" من 534

(۱۲۴) ایضاً می 572

(١٢٥) ايضاً ص 579

(۱۲۶) "جلوه گاه" ( آغاز سفر، حصه دوم )مشموله "کلیات مظهر" مِس 768

(١٢٧) ايضاً ٩٩٥

(۱۲۸) ایضاً ش 798

(١٢٨) إِنَّا أَعْطَيْنَك الْكُوثَور (سورة الكوثر ١٠٨: ١٠٨)

(۱۳۰)" تجليات"،شمولة كليات ِمظهر" ص 572

(۱۳۱)" بابِ جبرئيل"مشمولة" كليات ِمظهر" أَس 949

(۱۳۲) "ميزاب"،شموله" کليات مِظهر" ۾ 1123

(۱۳۳) "بابِ جبرئيل "مشمولة" كليات مظهر" م 1100

(۱۳۴) ایضاً ش 1102

(١٣٥) ايضاً ص 1104

\*\*\*

# بلوچى اور برا ہوئی ضرب الامثال کانخلیقی مما ثلت

### Creation Similarities of Balochi and Brahui Proverbs

#### Dr. Zahid Hussain Dashti/ Dr. Abida Baloch/ Durdana

Proverbs play a significant part in any language, being used in day-to-day communication which is the reflection of decoded few words and short sentences drawn and based on expertise. Proverbs are transferred and transformed from generation to generation in accordance with the social events and conditions. Proverbs are specifically described and defined worldwide with its positive lesson. Proverbs are also an effective weapon for convincing people, warning or advising them, because these are the collective wisdom of the past and the popular convention, because of their honesty, piety and spiritual powers. Proverbs reflect the mentality of common people that is how they reflect upon things. They are the source of information on the moral concepts and social values, and are the best sources for the study of their culture life and values.

In this regard, the Balochi and Brahui proverbs play a pivotal role for the construction of knowledge in the Baloch society because these are developed from the social and normative structure of society. Brahui and Balochi literature holds the specific treasure of proverbs in its literature. These are considered the fruits of human sense, because these represent the numerous aspects of culture

and thoughts of Baloch society. The purpose of this study is to establish the importance of a Balochi and Brahui proverbs in Balochi and Brahui languages and literature. Balochi and Brahui proverbs have background stories which are quoted by each individual even by females.

The current research article aims to conduct Comparative Study of Creation Balochi and Brahui proverbs.

کلیدی الفاظ: ضرب الامثال ، مماثلت ، بلو چی ، برا ہوئی ، مماثلت ، معاشرہ ، ثقافت ، زبان ، قوم ، تاریخ ، ادب ،

کسی بھی زبان کے ادب میں تخلیق اور تحقیق انتہائی اہمیت رکھتا ہے۔ تاہم جب لوک ادب ہو یا برا ہوئی وہائرہ لیتے ہیں تو ایک چیز سے ہمیں متفق ہونا پڑے گا کہ لوک ادب بپاہے وہ بلوچی زبان کا لوک ادب ہو یا برا ہوئی دونول کے تخلیق کا زمانہ تقریب ایک ہے۔ ہر معاشرے کی طرح بلوچ اور برا ہوئی معاشرے میں جہال دیگر مشتر کہ خصوصیات ہیں وہی ضرب الامثال بھی تقریباً ایک جیسے ہی موضوعات کے گردگھومتے ہیں۔ ان موضوعات میں زندگی کے مختلف شعبہ جات کے متعلق ضرب الامثال موجود ہے۔ اور یو مختلف مجائس، گفتگو اور مختلف واقعات کے بعد تخلیق میں جہائے۔ اس ضمن میں لوک ادب کی اہمیت اور مورت کو مدنظر رکھ تاہیں باراز ئی اپنی کتاب " نزومب ناشکار" میں جہنچا۔ اس ضمن میں لوک ادب کی اہمیت اور ضرورت کو مدنظر رکھ تاہیں باراز ئی اپنی کتاب " نزومب ناشکار" میں تحریر کرتے ہیں۔

"فلقی (لوک) ادب چاہے نظم مرے یا نثر اسوق م و زبان سے نا ماڑی ئے تفنگ کن اولیکو خشت نا حیثیت شخک بے ہرا قوماک تدینا نقلقی (لوک) ادب آتو جہ (خیالداری) تسونو اوفک تدینا زبان وادب ئے شونداری تنتنگ ٹی مجلوسرسو بی کس دوئی کرینو۔ولے ہرا قوماک داپارہ غاتو جہ (خیالداری) تنتو تو شونداری اوفنا خراک اٹ بینئے برا ہوئی ادب ناشونداری کن برا ہموئی اکیڈی برا ہموئی طلقی ادب ئے شونداری تنتنگ کن تدینا خدمتاتے مدام برجا تخافی ادب آکاریم کروکا شاعر،ادیب، دانشور تاہروڑٹ حوصلہ افزائی ئے کیک نیا خواہنداری اے کہ ننا دیب وشاعراک تدینا طلقی ادب آکاریم کرساداموتی تے مونا ہمتیر ۔" (بارانزئی، 2019م، 5)

لوک ادب چاہے وہ نظم ہویا نٹر تھی قوم وزبان کی بنیاد قرار دی جاسکتی ہے۔ جن اقوام نے اپنی لوک ادب پر توجہ دی توانہوں نے اپنی زبان وادب کو ترقی دینے میں کامیا بی حاصل کی لیکن اس کے مقابلے میں جن اقوام نے اس جانب توجہ نہیں دی تو وہ اس دوڑ میں پیچھے رہ گئے۔ برا ہوئی ادب (لوک) کی ترقی کے لئے برا ہوئی اکیڈمی اپنی خدمات پیش کررہی ہے۔اس موضوع پر کام کرنے والے شاعر،ادیب، دانشوروں کی ہرطرح سے افزائی کرتی ہے۔ ہماری خواہش ہے کدادیب وشعراءلوک ادب پر کام کر کے ان موتیوں کو سامنے لائے۔

جیبا کہ ہم جانے کہ ذبانوں کالوک ادب اپنی قدیم زمانے سے ختلف ذرائع سے ہم تک پہنچی اگر ہم لوک ادب میں ختلف اصناف جن میں ضرب الامثل کی تخلیق کے مراحل کا جائز ہ لیں تو ہم بجاطور پر کہہ سکتے ہیں کہ بلو چی اور براہوئی زبان کے لوک ادب میں قدیم زمانے کے لوگوں نے اپنی گفتگو جو کہ کئی بزرگ کے اسپنے بچوں کے ساتھ یا اسپنے ہم عمر دوستوں کے ساتھ بیت وضحت کے طور پر جو جملے ادا کئے وہ آگے چل کر ضرب الامثل کی صورت اختیار کی جو کہ کئی کی بہا دری مہمان نوازی سپائی اور زندگی کے ختلف اصولوں کے متعلق جو کہ کئی کا ختیار کی جو کہ آئے ہمیں ایک خزانے میں ملے ہیں ان کو آنے والے نسلوں کو پہنچا نااس دور کے ادبیب، ثاعراور محققین کی ہے جو کہ اپنی تحریروں اور گفتگو کے ذریعے ان کو مذصر ف زندہ رکھ سکتے ہیں بلکہ محفوظ رکھ کر آنے والے نسلوں تک منتقل کر سکتے ہیں جو کہ یہ بیا امانت کی صورت میں موجودہ دور میں موجودہ دور میں موجودہ دور میں موجودہ دے۔

بلو چی زبان کےلوک ادب اوراس حوالے سے تخلیق کے حوالے سے ڈاکٹر عبدالرزاق صابرا پنی پی ایج ڈی مقالہ ؓ بلوچی اور برا ہوئی زبانوں کے روابط" (غیر مطبوعہ ) میں تحریر کرتے ہیں ۔

"بلوچی لوک گیتوں میں خوشی اور غمی کی کیفیات اس انداز سے بیان ہوتی ہیں کہ سننے والا سیمجھتا ہے کہ یہ واقعات اس کے سامنے یااس کے اپنے ساتھ پیش آئے ہیں۔ بلوچی لوک گیتوں میں درج ذیل اصناف میں تقسیم کیا جا سامنے یااس کے اپنے ساتھ پیش آئے ہیں۔ بلوچی لوک گیتوں میں درج ذیل اصناف میں تقسیم کیا جا تا ہے ۔ لیکڑ و، ہلو، دمتا نگ ( دمتانغ ) لازوک ہلیری ، ڈ ہی ہلینکو ، نازینک ، زہیر وک ، میت اورمودگ یا موتگ وغیر و میں تقسیم کیا جا تا ہے ۔ جنہیں پہاڑ وں میں چروا ہے میدانوں میں کسان اور گھروں میں کام کاج کرنے والی خوا تین اکثر اوقات گاتی ہیں۔ بلوچی لوک گیت عوامی مزاج کے مکل آئینہ دارہیں۔ ان میں قبائل کے درمیان لڑائیوں کا حال ، موسم اور ماحول سے متاثر شاعر کی دلی کیفیات اور چروا ہوں اور کسانوں کے جذبات واحباسات شامل ہوتے ہیں" (صابر غیر مطبوعہ ص 252)

بلوچی اور برا ہوئی بولنے والوں کا سب سے بڑا مسکن بلوچتان ہے جوسیاسی اور جغرافیائی لحاظ سے اس خطے کا سب سے اہم اور حماس ترین صوبہ ہے۔ جوسندھ و بنجاب کے مغرب ایران کے مشرق اور افغانستان کے جنوب میں 3 لاکھ 47 ہزار کلومیٹر کے رقبے پر پھیلا ہوا ہے۔ وقت کے ساتھ یہال پرمختلف اقوام اور زبانوں کے لوگ آ کر آباد ہوگئے

۔اس حوالے سے عبدالقوم بیدارا پنی کتاب "براہوئی زبان وادب،ایک جائزہ" میں تحریر کرتے ہیں۔

"بلو چتان میں بلوچ ، براہوئی ، جدگال اور پشتون قبائل کے علاوہ ہندو بھی سکونت پذیر ہیں جو بہال کے قدیم
باشدے ہیں ۔انگریزول کی آمد کے ساتھ بہال پنجا بی ،ار دواور فاری بولنے والے افراد زیادہ تر ملا زمت
اور تجارت کے سلسلے میں آئے اور پھران کی تعداد میں اضافہ ہوتا گیا۔فاری بولنے والوں میں دہوار یہاں کے
اصل باشدے ہیں جبکہ مغل نس کے ہزارہ لوگ عبدالرحمن فان امیر کابل کے خلاف بغاوت میں شکست کھانے
کے بعد ہجرت کرکے بہاں آئے اور زیادہ ترکوئیٹ ہم میں آباد ہوئے۔" (بیدار، 1986 ، ص 9)

یہاں کے ادب پر وقت کے ساتھ سہاں پوری دنیا کے زبانوں کے اثرات مرتب ہورہے ہیں اس کے ساتھ ساتھ یہاں کے حاقہ ساتھ یہاں نکہ لوک کی بات ہے وہ گاؤں اور میدانوں میں رہنے والے وہ باشد سے بھی بلوپی اور براہوئی زبانوں کو ان اثرات سے محفوظ رکھا کی بات ہے وہ گاؤں اور و برانوں کو ان اثرات سے محفوظ رکھا ہوئے ۔ آج بھی گاؤں اور و برانوں میں رہنے والے خانہ بدوش ہے بلکہ وہ اپنی زبان کے قدیم خزانے کو بھی محفوظ رکھے ہوئے ۔ آج بھی گاؤں اور و برانوں میں رہنے والے خانہ بدوش افراد روز مرہ زندگی میں منصر ف خالص بلوپی یا براہوئی زبان بولتے ہیں بلکہ وہ ضرب الامثل کو بھی اپنی گفتگو زندہ رکھے ہوئے اور اگرکوئی مہمان شہر سے ان کے پاس جاتا ہے تو وہ منصر ف وہ ان خزانوں کے متعلق بتاتے ہیں بلکہ یہ بھی کہنے میں عارمحوں نہیں کرتے ہیں کہان کے تا قدامات کے باس جاتا ہے تو وہ نا براہوئی ضرب الامثل کوکس طرح تخیین کیا اور کس طرح ان کو خدم در ان کی ذمہ داری ہے وہ اپنی وسائل یا کرتے ہیں اور ان کو صاف اور اصل حالت میں سننا اور پڑھنا پہند کرتے ہیں ان کی ذمہ داری ہے وہ اپنی وسائل یا مختلف اداروں کی معاونت سے لوگ ادب کے خزانے میں مخفوظ رکھنے کے لئے اقدامات کریں۔

مختلف براعظموں اورمختلف زبانوں میں ضرب الامثل کے خلیق اور اہمیت کے حوالے سے میں ڈاکٹر عبدالرحمن براہوئی اپنی کتاب" براہوئی اورارد و کا تقابلی مطالعہ" میں تحریر کرتے ہیں ۔

"Comparisons of proverbs found in various parts of the world show that the same kernel of wisdom may be gleaned under different cultural conditions and languages. The Biblical "an eye for an eye, a tooth for a tooth, for example has an equivalent among the Nadi of East Africa's "A goat's hide buys a goats hide and a gourd a gourd" Both form part of codes of behavior and exemplify the

proverb's use for transmission of tribal wisdom and rules of conduct after the same proverbs may be found in many variants. In Europe this may result from the international currency of Latin proverbs in the Middle Ages. The proverbs known in English as "A bird in the hand is worth two in the Bush" originated in Medieval Latin and variants of it are found in Romanian. Italian. Portuguese, Spanish, Germen, and Icelandic. Many biblical proverbs have parallels in an Ancient Greece.(Brahui'2013p 305")

جیسے کہ ہم جانتے ہیں کہ پوری دنیا میں ہر قوم نے اپنی ادب خاص کرلوک ادب کے حوالے سے ختلف تحقیق اور کو ششتیں کی مگر انسانی تاریخ اس بات کا گواہ ہے کہ ہر زبان کی تخلیق اور اس کی تاریخ بہت ہی پر انی ہے ۔ انسانی سماج میں زبان اور تخلیق کے حوالے پروفیسر سوئ براہوئی اپنی کتاب" قدیم براہوئی نثری ادب" میں تحریر کرتے ہیں ۔ "بندغ تینا وجودٹی کائنات سے ۔ وکائنات نا پہنادگام آتے تون حماب کننگ مفک ۔ کائنات ٹی ہرپارہ غائر تالان ارے ۔ و بندغ ناوجودٹی ہم ئر بولی وزبان مریک یو عالماک پارہ ہر زبان اسم کمل مئر سے ۔ داسر ہمو تم تالان ارے ۔ و بندغ اولیکو واربش مننگ ناکو ششش کرے ۔ اودے ارغ ودیران مُت حرفاک ملار ۔ و مرفات اردم اینواسکان او ناذ ہن و دُوی آتالان ارے ۔ "رسوس محرفاجی سے ، و)

سوس براہوئی تحریر کرتے ہیں کہ انسان اپنی وجود کے اندرایک کائنات ہے۔ اور کائنات کی وسعت قدمول سے گنا نہیں جاسکا۔ کائنات میں ہر طرف سُر و لے پھیلی ہوئی ہے۔ اور انسان کے وجود کے اندر بھی سُر اور لے زبان کی صورت موجود ہے۔ اسی لئے دانشور کہتے ہیں کہ ہر زبان ایک مکمل سُر ہے۔ یہ سُر دنیا میں اُس پھیلی جب انسان کھڑے ہونے کی کوششش کی ۔ ان کو کھانے اور پینے کی اشیاء سے پہلے الفاظ ملے ۔ اور الفاظ کی تر تیب آج تک ان کے ذہن اور زبان پر پھیلی ہے۔

بلوپی اور براہوئی زبان کے ضرب الامثل کی تخلیق بہت ساری مما ثلت رکھتے ہیں۔ اس حوالے سے کئی اد بیول نے دونوں زبانوں کو قریب لانے اور ان کے ادب کے ذخیر سے مجمع کرنے کی کوششش کی مگر ہم ماضی میں دیکھتے ہیں کہ ان دونوں برادرزبانوں کو ایک دوسرے سے الگ کرنے کی کوششش کی گئی۔ جس حوالے سے ماضی کے استعمار قوتوں کی ساز شوں کا پر دہ ویا ک کرکے عبدالقیوم بیداراپنی کتاب" براہوئی زبان وادب ایک جائزہ" میں

"انگریزول نے انیبویں صدی میں جب بلو چتان پر قبضہ کرنے کا ارادہ کیا تو بلوچتان پر بلوچول کاوہ گروہ جو براہوئی کہلاتا ہے، حکم انی کر رہا تھا۔ انگریزول نے بیہاں بھی برصغیر والی پالیسی اختیار کی ۔ ہندومتان پر قابض ہونے کے بعد ہندی مسلمانوں کو ہر طرح سے ذلیل وخوار کرکے انہیں نیچ اور گھیاد کھانے کی کوشش کی گئی ۔ بلوچتان کی صورت حال برصغیر سے کچھ مختلف تھی ۔ بیہاں کے باشدے سب مسلمان تھے ۔ لہذا انگریزول نے اس خطہ میں مذہب کے بجائے زبان کی آڑئی ۔ براہوئی اور بلوچی بولنے والے قبائل کو دو گروہوں میں تقتیم کرکے ان کو دو جدا قو میں قرار دیا۔ تاکہ بوقت ضرورت بلوچتان آسانی سے فتح ہو سکے ۔ یعنی بلوچ اپنے آپ کو جدا قوم صور کرکے براہوئی کی مدد نہ کریں ۔ انگریزوں نے دوسری یہ حرکت کی کہ براہوئی زبان کو دراوڑی زبانوں کی خاندان کی ایک زبان قرار دیا۔ اور ساتھ ساتھ یہ تاثر بھی دینے کی کوششش کی کہ براہوئی زبان کو دراوڑی زبانوں کی خاندان کی ایک زبان قرار دیا۔ اور ساتھ ساتھ یہ تاثر بھی دینے کی کوششش کی کہ براہوئی زبان بولنے والے نیا دراوڑیں ۔ "(بیدار، 1986ء ، ص، 25)

تخلیق چاہے وہ سائنسی ایجادات کی ہویائسی بھی زبان کی ادب کی وہ انتہائی پیچیدہ اور شکل کام ہے مگر اس کام کو ماضی کے لوگوں نے بڑی ہی خوبصورت انداز میں کیا۔ ان کی گفتگو کی شائنگی اور متندہ و نے کی سب سے بڑی دلیل یہ ہے کہ انہوں نے ان کے لئے ضرب الامثال کو ایجاد کیا اور مختلف موقعوں پر ان کا استعمال کیا۔ یوں پیخییق کاسفر آگے بڑھ کر ہم تک پہنچی اور جب ہم کئی بھی زبان میں ضرب الامثل کی تخلیق کی ہمیت کو بیان کرتے ہیں تو اس کا مطلب اس زبان کی اہمیت کو بیان کرتے ہیں تو اس کا مطلب اس زبان کی اہمیت کو بیان کر رہے ہیں اس سلسلے میں نورخان محمد شی اپنی کتاب "بلوچتان ثقافتی تناظ" میں تو رکزے ہیں۔ "کہاوتیں اور ضرب الامثال کئی بھی قوم کی نفیات، ثقافت، ماحول ، تمدن ، رہ بن سہن ، ذرائع پیداوار اور اخلاقی معیارات کی نشاند ہی کرتے ہیں۔ صدیوں سے موجود و مقامی شعور (Indigenious Wisdom) جب معیارات کی نشاند ہی کرتے ہیں۔ صدیوں سے موجود و مقامی شعور سائن شکیل پاتے ہیں۔ پھریدروایت نسلوں تک چلتی ہے اعلیٰ پیمانے پر اظہار کرتا ہے تو بھر کہاوتیں اور ضرب الامثال کا ٹو کر ہ کر کے ۔ ذبین اور ثقافتی رچاؤ کا خیال رکھنے والے لوگ اپنی گفتگو میں ان کہاوتوں اور ضرب الامثال کا ٹو کر ہ کر کے ۔ ذبین اور ثقافتی رچاؤ کا خیال و کے اور اور اثر مند بناتے ہیں اور ان کی بات اسی لئے شی بھی جاتی ہے کہ اس میں سماج کے اجتماعی شعور کا اظہار ہوتا ہے" (حشی ، 2019ء میں 100)

زندگی کے انتہائی اہم موضوعات کے ساتھ ساتھ دیگر موضوعات کے متعلق بھی ضرب الامثال موجود ہے ۔ان

کے خلیق کاروں کا معلوم نہیں مگریہ بات حقیقت ہے کہ زیادہ تریہ ہوشیار معلومات رکھنے والا ،اور لائق انسانوں نے ختلف واقعات، تجزیہ یا تجربوں کے بعد ان کو ایجاد کیا۔ جو کہ آج تک بولے جاتے ہیں۔ اور مختلف جملوں میں ان کا استعمال ہوتا ہے۔ یہ بھی ایک حقیقت ہے کہ ضرب الامثل آج کے دور میں نہیں بنے بلکہ یہ ہزاروں سالوں سے سینہ درسینہ اور نسل در اس میں ہم تک پہنچے ہیں کئی بھی زبان میں ان کی ضمانت اُس زبان کے ادب کی تاریخ اور خوبصورتی کا ثبوت ہے۔ ان سے ہی اس زبان کے ادب کی تاریخ اور اخلاقی بہتری ، اُس زبان کے رہی تھا فت ، تاریخ اور اخلاقی بہتری ، اُس زبان کے رہی تھی زبان مکل ہے۔

بلوچی اور براہوئی زبانوں میں ضرب الامثال کے واقعات انتہائی دلچپ اور بیتی آموز ہیں۔ دونوں کی مشتر کہ جغرافیہ اور بعض ساری مشتر کہ خصوصیات کے ساتھ ساتھ ضرب الامثال میں بھی بہت ہی مماثلت پائی جاتی ہے۔ مقالے کے اس حصے میں ہم بلوچی اور براہوئی زبان کے ضرب الامثال اور ان کے واقعاتی مماثلت کا جائز ہلیں گے مگر اس کے قبل جب ہم براہوئی لوک ادب جس میں کہ ضرب الامثال کا خزانہ موجود ہے براہوئی لوک ادب کی تعریف میں پروفیسر سوئ براہوئی اینی پی ایج ڈی مقالہ براہوئی لوک ادب میں تحریف میں اور کی مقالہ براہوئی لوک ادب کی تعریف میں اور کی مقالہ براہوئی لوک نثری ادب کا تحقیقی مطالعہ (غیر مطبوعہ) میں تحریک کرتے ہیں۔

"معنی اور مطلب کے لحاظ سے لوک ادب کے مختلف ماہرین نے مختلف طور پر تشریح اور تو شیح کی ہے۔
اٹھارویں صدی کے جرمن مؤرخ اور فلسفی جائ گیٹ فی (John Gattfi) نے پہلی باراس بات کا اظہار کیا کہ"
کسی قوم کے ادب کی بنیاد عوامی تخلیق پر ہوتا ہے۔ برا ہوئی ادب کے سب سے پہلے دور کو "لوک ادب" کہتے
ہیں بنیادی طور پر "لوک ادب" اپنی جگہ پر ایک مکمل انداز بیان کا نام ہے چونکہ ہمیں اصطلاعات دستیاب ہمیں
ہیں تو ہم اس کو "لوک ادب" کا دور کہنے پر مجبور ہیں " (سوس، غیر مطبوعہ) ہم 89)

کسی بھی معلومات اور تحریر کی اصل اہمیت کو جانے کے لئے اس کا مطالعہ اور اس میں موجود مواد کے مطالعے سے سب کچھ سامنے آجا تا ہے۔ برا ہوئی اور بلو چی ضرب الامثل کی تخییق کی سفر کو جاری رکھتے ہوئے ہم یہ بھی جاننا چاہتے ہیں کہ کہ مجموعی طور پر کسی بھی ادب کی تخلیق کسی بھی قوم کی معاشر تی زندگی میں اہمیت رکھتی ہے۔ جس میں ضرب الامثل کا استعمال اور گائے بگائے مختلف حوالے درج کئے جاتے ہیں۔ اور یہ بحث بھی سب سے زیادہ اہم ہے کہ ادب میں نشر سب سے پہلے آیا یا نظم مگر اس مشکل کوئل کرتے ہوئے موس برا ہوئی اپنی کتاب" قدیم برا ہوئی نشری ادب میں تحریر کرتے ہیں۔

"ن اسد دورنااد بے"لوک ادب" پایند که اونا آغاز ناوخت ناہج تعین نَس ممکن اف رد اساسوال داد ہے کہ ہمولوک ادب نادور ٹی نظم اول بس یا نثر رادب ناعام قاعدہ غاتار دٹ ای ہم داخیال نااسٹر کہ اول نظم مونا بس رو لے پروفیسرسوس برا ہموئی ناد آختی تی آئتاب نامطالعہ غان پدئنا ہموخیال بدل منے و داسا کناذ ہن ٹی دایقین شکل وکہ اول ل نثر بس یانظم!" (سون، 2016 وس 11)

پروفیسرسون براہوئی تحریر کرتے ہیں کہ ہم کہی بھی دور کے ادب کو"لوک ادب" کہتے ہیں کہ جس کا آغاز کے وقت کا تعین کرناممکن نہیں ۔ اب سوال یہ ہے کہ ہم لوک ادب کے دور میں نظم کو پہلے لاتے ہیں یا نٹر کو۔ادب کا عام قانون کے تحت میں بھی یہ خیال کرتا تھا کہ پہلے نظم سامنے آیا لیکن پروفیسرسون براہوئی کی یہ تحقیقی مختاب کے مطالعے کے بعد میراریہ خیال تبدیل ہوا ہے اور میرے ذہن میں یہ یعین مشکل ہے کہ پہلے نثر آیا یا نظم۔

اس بحث توسمیٹے ہوئے ہم بجاطور پر کہہ سکتے ہیں کہ بلوچی اور براہوئی زبان کے لوک ادب میں ضرب الامثل کے خلیقی سفر میں بہت ہی مما ثلت ہے۔ اور اس کا حوالہ آنے والے اور گذشۃ اباب میں ہوچکا ہے۔ مگر اس چیز کو ہم یقین سے کہہ سکتے ہیں کہ کہی معاشرے یا قوم میں موجود زبانوں کے آپس کی گہری دوستی اور برادرانہ تعلقات کے پیش نظر بہت ساری تخلیقی مواد میں مما ثلت ہوتی ہے۔ اور ہم بھی یہ کہہ سکتے ہیں کہ مذکورہ بالا بحث کے تناظر میں ہم یہ جان کھے ہیں کہ براہوئی اور بلوچی زبان کے لوک ادب میں مختلف اصناف میں موجود مما ثلت سے یہ ہم سکتے ہیں کہ میں مستقبل میں بھی اس تحقیق کو جاری رکھتے ہوئے برادر زبانوں کے لوک ادب کو محفوظ رکھ کران کو آنے والے نسلوں کے لئے محفوظ بنانا بیا ہئے۔ ہیں

ایک ذمہ دارمعاشرے کی ایک باشعور شہری اور فرد کے ذمہ داری ہے

نتائج

ضرب الامثال چاہے وہ براہوئی زبان کے ہویابلو چی کے زبان میں ایک دکھی ہمن اور نکھار پیدا کرتے ہیں۔ جس سے زبان کی خوبصورتی بڑھ جاتی ہے۔ ادب میں ایک نئی وسعت پیدا کرتے ہیں کسی دانشور یا طالب علم کوا گر کسی زبان کے ادب سے فائدہ اٹھانا ہے تو وہ انہی ضرب الامثال کو لے کرکافی علمی فائدہ اٹھا سکتا ہے۔ یہ قوم کی تہذیب کے آئینہ دار ہے۔ یہ عادات، اطوار اور خیالات کی عکائی کرتے ہیں۔ ان میں زندگی کے ہر پہلو کا جائزہ لیا گیا ہے۔ اس بحث کو ہم یہال سمیٹ لیتے ہیں۔

### حوالهمات

بارانزئی، شامیں (2019) نرومب ناشکار، براہوئی اندیڈی (رجسٹرڈ) کوئٹہ براہوئی، پروفیسرسون (2016ء)' براہوئی قدیم نٹری ادب "براہوئی اندیڈی (رجسٹرڈ) پاکسان کوئٹہ براہوئی، پروفیسرسون (2002) براہوئی لوک نٹری ادب کا تحقیقی مطالعہ، غیر مطبوعہ، ایم فل مقالہ براہوئی، ڈاکٹرعبدالرتمن (2013) براہوئی اوراً ردو کا تقابلی مطالعہ، دوئی چاپ، براہوئی اکدیڈئ کوئٹ بیدار، قیوم (1986) براہوئی زبان وادب ایک جائزہ، براہوئی ادبی سوسائٹی کوئٹہ صار، ڈاکٹرعبدالرزاق (1994) بلوچی اور براہوئی زبانوں کے روابط، غیر مطبوعہ، پی ایچ ڈی مقالہ محرحتی ، نورخان (2019ء) بلوچیتان ثقافتی نتاظ، براہوئی ادبی سوسائٹی پاکستان کوئٹہ

\* \* \*

# خورشيرَ بانی کی شاعری اورعلم بدیع

### \***توشیباکو**ژ

#### Khurshid Rabbani's poetry and knowledge

#### Ms. Tousheba Kausar

Khurshid Rabbani is a well-known poet, journalist, editor and columnist. He was born on 11 August 1973 in Shurkot village of Dera Ismail Khan. He received his primary education from the village school. what from After doing Masters in Urdu from Gomal University, Dera, he took charge of teaching in schools and colleges. He started working as a sub-editor. He has published more than half a dozen books so far, including "Rakht-e-Shabam", "Kaf-e-Malal", "Phool Khala Hai Takhti Mein". Award winner 2016 (, "Ghabbar-e-Aina") Sardar Abdul Rab Nishtar Award 2021 (and many other books are included. He is also writing a weekly literary column for Nawai Waqt and daily Pakistan Islamabad.

خورشدربانی معروف شاعر صحافی، تدوین کاراور کالم نگاریں۔وہ 11 اگت 1973ء کو ڈیرہ اسماعیل خان کے گاؤں شورکوٹ میں پیدا ہوئے۔ابتدائی تعلیم گاؤں کے سکول سے حاصل کی میٹرک اسلامیہ ہائی سکول ڈیرہ اسماعیل خان جبکہ ایف اے ڈگری کالج ڈیرہ سے کیا۔گومل یو نیورسٹی ڈیرہ سے اردومیں ماسٹرز کرنے کے بعد سکول اور کالج میں تدریس کی ذمہ داریاں سنبھال لیں مشعل پبلک سکول،ڈگری کالج ڈیرہ اور کامرس کالج میں پڑھانے کے کالج میں تدریس کی ذمہ داریاں سنبھال لیں مشعل پبلک سکول،ڈگری کالج ڈیرہ اور کامرس کالج میں پڑھانے کے

بعد صحافت کے شعبہ سے وابستہ ہو گئے اور قومی اخبار نوائے وقت اسلام آباد سے بہ حیثیت سب ایڈیٹر کام کا آغاز کیا۔ان کی اب تک نصف درجن سے زائد کتب شائع ہو چکی ہیں۔جن میں 'رخت خواب''' کینِ ملال''،'کیبول کھلا ہے کھڑ کی میں' (عکس خوشبوالوارڈیافتہ 2016)''غبارِ آئینۂ' (سر دارعبدالرب نشر الوراڈ 2021) جیسے شعری مجموعے اور دیگر کئی کتب شامل ہیں۔انہوں نے اکادمی ادبیات پاکتان ہیشنل بک فاؤنڈیش سمیت کئی اداروں کے لیے درجنوں کتب ایڈٹ کی ہیں معلاوہ ازیں ایک عرصہ سے نوائے وقت اور روزنامہ پاکتان اسلام آباد کے لیے ہفتہ واراد بی کالم بھی ککھ رہے ہیں۔

خورشدر بانی عصر حاضر کے معروف لکھنے والوں میں شمار ہوتے ہیں۔اردو شاعری اور خاص طور پرصنعف غزل سے خاص شغف رکھتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ ان کی شاعری کے جوجمو عے منظرِ عام پر آئے ہیں،ان میں زیادہ تعداد غزلیات کی ہے۔ امجداسلام امجد،ان کے شعری مجموعے بھول کھلا ہے کھڑکی میں، کی شاعری کو''خوشگوار چیرت میں مبتلا کر سینے والی شاعری" قرار دیتے ہوئے لکھتے ہیں:

"خورشدربانی کی شاعری میں نے پڑھنے سے پہلے سنی اور جب بھی سنی اسے دوسرول سے قدرے مختلف ،خیال افروز اور معنی آفریں پایا کہ ان کے ہال چونکا نے اور خوشگوار جیرت میں مبتلا کر دینے والے اشعار کی تعداد اپنے بیشتر ہم عصرول سے زیادہ ہے۔"(۱)

"غبار آئینه" تازه شعری مجموع کے بارے میں ڈاکٹرخورشدرضوی لکھتے ہیں:

''ان کے ہال کہیں پھولوں کےخواب دیکھتی دیواریں ملتی ہیں اور کہیں دیکھنے والے کو انہماک سے دیکھتے ہوئے بتھر ۔'' آئ'''غبار اور حیرت''جیسے الفاظ کی تکرار ماورائیت کے اس عمق کی آئینند دار ہے جوان کی غزل میں رچا ہوا ہے ۔ یہ ماورائیت ان سے بڑے پہلو دار مصرعے کہلواتی ہے :

جس پہ وہ دَر نہیں گُھلا اُس پپہ گُھلا ہے اور کچھ" (۲) اُن کا تازہ مجموعہ"غبارِآئیینہ" کلاسکی طرز اظہار میں شخصی طرزاحیاس کاایک موژنمونہ ہے۔

اپینے ہونے کا یقیں کیسے دلاتے خود کو ہم نہ ہوتے تو کہاں نظر آتے خود کو علم بدیجے اردو شاعری کا ایک اہم علم ہے۔ بدیجے کے نقطی معنی کلام میں "ندرت پیدا کرنا ہوئی اچھوتی بات کرنا یا نیاز اویہ پیدا کرنا ''کے ہیں علم بدیجے کے ذریعے کلام میں معنوی اور نظی مین پیدا کیا جاتا ہے جس کے ذریعے کلام کی دلآویزی میں اضافہ ہوجا تا ہے۔ اس علم میں مختلف منعتیں استعمال ہوتی ہیں ۔صاحب بحرالفصاحت نے ایک سوزائد صنعتوں کاذکر کویا ہے۔

صنعت کے معنی بناوٹ کے ہیں منائع اصل میں صنعت کی جمع ہے، اس کے معنی ہنر، کاریگری اور مہارت کے ہیں ۔ بنانے والا صانع اور بننے والا مصنوع کہلاتا ہے ۔ جیسے یہ کائنات اللہ پاک نے بنائی ہے اور ہم مہارت کے ہیں ۔ بنانے والا صانع اور بننے والا مصنوع کہلاتا ہے ۔ جیسے یہ کائنات اللہ پاک کی مصنوعات ہیں ۔ شاعر بھی صانع ہوتا ہے بفظوں کا پار کھا ور فظوں کا نباض ہوتا ہے ۔ ہر شاعر معنوی اعتبار سے فظوں کی نوع بہنوع شکلیں بناتا ہے معنی کارشۃ نازک و پیچیدہ ہوتا ہے ۔ بعض ماہرین نے اس کوجسم وروح کارشۃ قرار دیا ہے ۔ علم بدیع کی دوشاخیں ہیں، صنائع فظی اور صنائع معنوی ۔

اگر نفظوں سے کلام کی آرائش کرنی ہواور کلام کی ثان و ثوکت بڑھانی ہوتو اسے صنائع نفظی کہیں گے۔ صنائع لفظی کے تت آنے والی صنعت ترصیع ، صنعت ایہام، صنعت منقوط ، اور صنعت القوافی وغیرہ ۔ جبکہ کلام میں استعمال ہونے والی زائد تو ہیاں اگر ہمارے صنعت منقوط ، اور صنعت القوافی وغیرہ ۔ جبکہ کلام میں استعمال ہونے والی زائد تو ہیاں اگر ہمارے ذہن کو کلام کے معنوی حن کی طرف لے جائیں تو انہیں صنائع معنوی کہتے ہیں ۔ اس صنعت میں صنائع نفظی کے برعکس مخبوں کو کہتے ہیں۔ اس صنعت میں صنائع نفظی کے برعکس کھری سطحوں کو ملحوظِ خاطر رکھا جاتا ہے۔ اس میں معنوی حن کو اہمیت دی جاتی ہے۔ صنائع معنوی کے تت آنے والی صنعت آنے والی صنعت تفاد ، صنعت تصاد ، صنعت تامیح ، صنعت مبالغہ ، تجابل صنعت جمع ، صنعت تامیح ، صنعت مبالغہ ، تجابل صنعت جمع ، صنعت تامیح ، صنعت انتقاق ، صنعت مکر ثاعرانہ ، صنعت ادماج ، صنعت عاطلہ اور صنعت ردائیج وغیرہ ۔ عارفانہ ، صنعت تسلیق الصفات ، صنعت تعلی ، صنعت مکر ثاعرانہ ، صنعت ادماج ، صنعت عاطلہ اور صنعت ردائیج وغیرہ ۔

خورشدر بانی کی شاعری میں استعمال ہونے والی شعتیں

شعرگوئی اور شعر کی تخلیق خاص مہارت اور فن کا تقاضا کرتی ہے۔ دراصل شعراس وقت تک شعر کہلا ہی نہیں سکتا جب تک فنی اور جمالیاتی تقاضے پورے نہ کرے شعر توایک خاص کیفیت، حالت اور تجربے کا فنکا را نہ اور دکش انداز میں اظہار ہوتا ہے۔ اور اس اظہار کے لیے فنکار کو بہت زیادہ فنی ریاضت کی ضرورت ہوتی ہے۔ خور شید ربانی نے اپنی شاعری میں غول کے فنی پیکر پرخصوصی توجہ دی ہے۔

خورشدر بانی کے ہاں صنعتوں کا استعمال، تثبیہ واستعارات، بحور کے توع، تغزل اور جمالیات کا بہت خیال رکھا گیاہے ۔خورشدر بانی کی شاعری میں استعمال ہونے والی کچھ نعتیں یہ ہیں:

### ا منعت تضاد:

شعر میں ایسے الفاظ کو ایک ساتھ لانا جن میں بداعتبار معنی تضادیعنی ضدیائی جائے۔ یہ ثاعری میں سب سے

زیاده استعمال ہونے والی صنعت ہے۔اس کو تکا فویا طباق بھی کہتے ہیں۔خورشیدربانی کی شاعری میں صنعتِ تضاد کی درج ذیل خوبصورت مثالیں ملتی ہیں: -

دیکھا ہے جس نے رات کا پردہ اٹھا کے دن بھی اس پریقیں آئینہ ہے اس پر گمال آئینہ ہے (۳) اس شعرین "دن اور رات"، "یقیں اور گمال' کاخوبصورت تضاد نظر آتا ہے

جیسے کھلی ہے مجھ پہ یہ فرازنگ تری تجھ پر اسی طرح مری دیوانگی کھلے(۴) اس شعر میں "فرازنگی اور دیوانگی" کا تضاد واضح ہے

دل زمانہ بھی کیا ہے کہ جس کی نظروں میں کمجھی اجالا بھی معتبر اندھیرا ہے (۵) اس شعر میں "اجالا اوراندھیرا "کا تضادہے

دھوپ اور سایہ مل کر بھی نہیں مل پاتے وصل بھی کیسا ہجر بھرا اندیشہ ہے (۲) اس شعریں"دھوپاورسایہ"، "وصل اور ہجر'' کاخو بصورت تضاد نظر آتا ہے۔

## الأصنعت مبالغه:

کسی شخص یا چیز کی تعریف یا مذمت اس مدتک کرنا که سننے والے کویه گمان ہوکہ اس وصف یا ذم کا کوئی اور مرتبہ باقی نہیں رہا۔اس کی ایک قسم "غلو' ہے ۔غلو کا مطلب یہ ہے کہ جس بات کا دعویٰ کیا گیا ہو وہ عادت اور عقل دونوں کے لحاظ سے قرین قیاس نہ ہو نے ورشدر بانی کے کلام میں ہمیں جا بجا "مبالغہ غلو" کی عمدہ مثالیں ملتی ہیں ۔ ذیل میں چند اشعار پیش کے حاتے ہیں ۔

اُس کی آبھیں ہیں اِس طرح گویا ایک دریا میں دوسرا دریا (۷) آنکھوں کو دریااوراس میں موجود نمی کو دوسرا دریا قرار دیناعقل اورعادت دونوں کی روسے ممکن نہیں ہے، سویہ مبالغ غلوہے۔

جس ستارے کو کم پڑے افلاک میں نے پلکوں پر رکھ لیا ہے وہ (۸) افلاک کامتارے کے لیے کم پڑنااور پلکوں کاافلاک سے بھی وسیع ہونا بھی مبالغہ ہے۔

اُس کے لیجے میں ایسی خوشبو تھی جل بچھا ہے گلاب حسرت میں (۹)

اغزاق وہ مبالغہ ہے جوعقل کی روسے ممکن معلوم ہومگر عادت/فطرت کی روسے ممکن نہ ہو۔اس شعر میں گلاب کا جلناعقل کی روسے ممکن ہے کیاں اس کی وجہ حسرت ہونا فطری طور پیمکن نہیں ،موییمبالغہ اغزاق ہے۔ صحرا تھک کر بیٹھ گیا ذرے کی پہنائی میں (۱۰)

صحرا کا تھک کرملیٹھناعقل اورعاد ت دونوں کی روسے ممکن نہیں یہواس میں صنعتِ مبالغہ غلوہے۔

# سامنعت عکس:

صنعتِ عکس میں کلام کو یا کلام کے کئی جھے کو آگے پیچھے کر کے دوسرامصر عاس طرح بنایا جاتا ہے کہ کلام میں خاص طرح کے معنی پیدا ہوجاتے ہیں خورشدر بانی کی بہت سی غرابیات میں صنعتِ عکس کی عمدہ مثالیں ملتی ہیں۔ان میں سے چندمثالیں ذیل میں درج کی جاتی ہیں:

بس کی موج نشاط و ناز اُس کو لے اڑی آئنہ ہے جان میری، میں ہوں جان آِئنہ (۱۱)
"آئنہ ہے جان میری، میں ہوں جان آِئنہ اُس مصرع کےالفاظ کو آگے پیچھے پلٹ کرشعر میں خوبصور تی سے صنعت عکس کا انتعمال کیا گیا ہے۔

وقت تجھ بن مجھی گزرتا نہ تھا وقت تجھ بن گزر گیا کیسے (۱۲)

کثتی بھنور میں آئی کہ کثتی میں ہے بھنور مجھ پر فریب موج روال کھل نہیں رہا (۱۳)

ثاخ کے ہاتھ پر کھلا ہے بھول کے ہاتھ پر کھلا ہے وہ (۱۲)

# ۲۷ ـ مراعات النظير:

کلام میں ایسے الفاظ جمع کئے جائیں جن کے معنی میں ایک دوسرے کے ساتھ ایک نبت واقع ہولیکن یہ نبت تضاد و تقابل کی نہ ہو مراعات النظیر کہلا تا ہے۔خور ثیدر بانی کی شاعری میں اس کے درج ذیل دکش مثالیں ملتی ہیں:

ہوائے دامن مِوجِ صبا نہ کھول کوئی ہے تم نصیب شجر باغباں! کہاں جائیں(۱۵) باغباں کی نبیت کھول شجر،اورموج صباسے ہے۔

لکیر تھینچنا ہے دائرے بناتا ہے مرا قلم بھی کئی زاویے بناتا ہے(۱۶) قلم کی لکیر سے اور دائرے کی نبیت زاویے سے بناتے ہوئے صنعت مراعات النظیر کاخوبصورت استعمال

کیا گیاہے۔

# ۵ منعت حن تعلیل:

یوصنا کع معنوی کی ایک اہم قسم ہے۔ تعلیل کے بغوی معنی "وجہ تعین کرنا یاوجہ بیان کرنا'' کے ہیں۔اصطلاح میں حن تعلیل سے مرادیہ ہے کہ کئی چیزیاامر کی حقیقی علت یاوجہ سے توجہ ہٹا کراس کی کوئی اوروجہ بیان کی جائے مگراس میں کوئی شاعرانہ جدت ونزاکت ہواوروہ پرلطف ہو۔اس کی جارصور تیں ہیں۔

ا \_ جوعلت بتائی جائے وہ دراصل علت نہ ہولیکن اصل علت ظاہر ہو \_مثال کےطور پپخورشیدر بانی کے درج ذیل اشعار ملاحظ ہول:

سر خوشی سے چھلک پڑا دریا ایک کشتی میں آرہی ہے وہ (۱۷) بقول شاعرمجبوب کے آنے کی خوشی میں دریا کی لہریں کناروں تک چھلک پڑیں جبکہ اصل وجہ دریا کی طغیانی سے لہروں کا کناروں سے چھلکنا ہے۔

جھونکا ہوا کا سبز رگیں توڑتا نہ ہو آتی ہے سکیوں کی صدا اُس کے باغ میں (۱۸) ہواکے جھونکے سے سبزے کا ٹوٹنااصل علت ظاہر ہے۔

۲۰ ـ جوعلت بتائی جائے وہ اصل علت منہ ومگر اصل علت ظاہر بھی منہ و خورشدر بانی کے درج ذیل شعر ملاحظہ ہو:

رنگ برسا تو زرد پیڑول کو بات کرنے کا حوصلہ ہوا ہے (۱۹) ۱۳سے بیان کرد ہلت کاموجود ہوناممکن نظر آتا ہو: جیسا کہ درج ذیل شعر:

کیا طلسم گفتگوئے آئنہ ہے دیکھیے جو ہوا محبِخن وہ خوش بیال کم ہوگیا (۲۰) ۲ بیان کرد ہلت کاموجو د ہوناناممکن نظرآئے۔مثلاً

پھر ایک دن وہ جا بسے کنار آب نیگول جن آنبوؤل کو رہ گزاروالپیں نہیں ملی (۲۱) **کو منعت لا ونشر:** 

لف کے معنی لپیٹنااورنشر کے معنی پھیلانا ہے ۔وہ صنعت جس میں پہلے چند چیزوں کاذ کر کیا جائے اور پھراُن کے مناسبات ومتعلقات کا تذکرہ ہو۔ چنانچہ پہلے کولف اور دوسر سے کونشر کہتے ہیں ۔اس کی دواقیام ہیں ۔ ایلف ونشر مرتب

٢ ـ لف ونشرغير مرتب

۱) لف ونشر مرتب:

کلام کا جزواول جےلف کہتے ہیں اس میں بیان کردہ اشاء سے مناسبت رکھنے والی دوسری اشاء کاذ کراسی تر تتیب سے جزود وم یعنی نشر میں کیا جائے ۔ یہ صفت لف ونشر مرتب کہلائے گی نے ورشید ربانی کے ہاں بھی لف ونشر مرتب کی کئی مثالیں ملتی ہیں:

گو مجت ہوں دلوں سے گنبد میں ایک آوازِہ محبت ہوں (۲۲) زخم دل کے نظر نہیں آتے درد ہوتا ہے آئنہ کیسے (۲۳)

رم دل سے طر ایل آھے درد ہونا ہے آئیہ سے رہ ال ۲۔لف نشرغیر مرت:

کلام کا جزواول جھاف کہتے ہیں اس میں بیان کردہ اشیاء سے مناسبت رکھنے والی دوسری اشیاء کاذکر پہلے جزو کی الٹ ترتیب سے جزود وم یعنی نشر میں کیا جائے۔ یہ صفت لف ونشر غیر مرتب کہلائے گی ۔ خورشدر بانی کے ہاں بھی لف ونشر غیر مرتب کی کئی مثالیں ملتی ہیں:

تیرے فراق میں جو آنکھ سے روال ہوا ہے وہ اٹک خِول ہی مرے غم کا ترجمال ہوا ہے (۲۳) خوشبو سے خورشید ہمارے خوابول کا دامن رات کی رانی بھرنے آئی تھی (۲۵) کے صنعت ماق الاعداد:

اشعار میں اعداد کا بالترتیب یا بلاترتیب ذکر کرناصنعتِ سیاق الاعدادیاسیاقت الاعداد کہلاتا ہے۔

أس كى آ تحييں ہيں اس طرح گويا ايك دريا ييں دوسرا دريا (٢٦)

پھر ایک دن وہ اس سے ہم آغوش ہو گئی دریا کو دیکھتی تھی مخاروں سے روشنی (۲۷)

چار جانب ہے دوستوں کا ہجوم اور مرا آ ثنا نہیں کوئی (۲۸)

# ٨ \_صنعت تجابل عارفانه:

تجابلِ عارفانہ کے کُغوی معنی ہیں جانتے ہوئے انجان بن جانا، عارف کے معنی ہیں جاننے والا، اور تجابل کے معنی ہیں انجان بن جانا کیکن پرتجابل کسی جسی طبیف نکتے پرشمل ہونا جا ہید، جیسے اس شعر میں

کلام میں کئی چیزوں کا جمع کردینااور پھرانہیں کسی خصوصیت کی بنا پرایک بات یا حکم کے تحت لاناصنعت جمع کہ ہلا تا ہے ۔ خورشیدر بانی کے ہاں بھی اس صنعت کی کئی مثالیں ملتی ہیں:

ایسے لفظوں میں تعریف کرنا جو ہجو سے مثابہت رکھتے ہوں یے خورشید ربانی کی شاعری میں اس کی مثالیں ملاحظہ کریں:

الیسے نظوں میں ہبجو کرنا جو تعریف سے مثابہت رکھتے ہوں ۔اس کی مثال ملاحظہ کریں: عاشقی بے بصر تو ہوتی ہے عاشقی کم نظر نہیں ہوتی (۳۵) ۱۲\_صنعت ایہام:

ایہام (Ambiguity) صنعتِ شاعری ہے، حنِ کلام ہے۔ کلام میں کوئی ایسالفظ لانا ایہام ہے جس سے پڑھنے یاسننے والا قریبی معنی مراد لے (جو ایک اعتبار سے بھی ہوتے ہیں) جب کہ اُس کے اصلی معنی غور وفکر اور تامل کے بعد واضح ہوں۔ 'ایہام" حنِ کلام ہے جوشعر میں رمزیت واشاریت کی لطافت پیدا کر دیتا ہے، اور سننے والے کے ذہن کو آمادہ وفکر بھی کرتا ہے۔ ایہام کی صنعت طے شدہ منصوبے کی بجائے خود بخود نظم آجائے، تو شعر کی قدر میں اضافہ کرتی ہے، وریز غریب نظر آتی ہے۔

کوئی تھامے کھڑا ہے مدت سے خامثی سے بھری ہوئی دیوار (۳۲)

شاخ پہمیری نغمہ سنج کتنے طیور تھے مگر آئی خزال توایک اک صورت آشاگئی (۳۷) **ساا**صنعت تعلی

شاعر کا اپنی تعریف خود کرنا۔ اپنے بعض تخلیقی کمحوں میں شاعرانا کی اُس سرشاری میں جی رہا ہوتا ہے جہاں صرف اپنی ذات ہی اس کی توجہ کامر کن ہوتی ہے۔ وہ اسی کے حوالے سے سوچتا ہے اور اسی کا اظہار کرتا ہے۔ تعلی کے اشعاراسی کیفیت کے زایدہ ہوتے ہیں۔ وہ اپنی فنکاری ، زبان و بیان پر قدرت ، اپنی وجودی قوت اور عظمت کا اظہار کرتا ہے۔ ذیل میں خور شیر ربانی کی شاعری میں صنعت تعلی کی چند مثالیں ملاحظہ ہوں۔

رشک آسمال مُعْہرے تیرے نقش یا خورشیہ (۳۸)

ا پینے ہونے کا یقیں کیسے دلاتے خود کو ہم نہ ہوتے تو کہاں تم نظر آتے خود کو (۳۹)

١٢ منعت قطارالبعير:

شعرکے مصرع اول کا آخری حصہ مصرع دوم کی ابتدا میں لانا صنعت قطار البعیر کہلا تاہے جیسا کہ خورشدر با نی نے ان اشعار میں کرلیا:

اک اور آسمان ہے اس آسمان سے اُدھر اس آسمان سے اُدھر بھی و کہیں نہیں ملی (۴۰)

اک کتاب عِکس روثن پڑھ رہے ہیں روز وشب ۔ روز وشب خورشیہ ہے کیا امتحانِ آئنہ (۴۱)

۵ا صنعت تضمین:

تضمین کے لغوی معنی ہیں شامل کرنا، ملانا، جگہ دینا۔ اصطلاحِ شعر میں کسی مشہور مضمون یا خیال کو اپنے شعر میں داخل کرنا، چیال کرنا، شعر پرمصرع لگانا۔ شاعر جب کسی دوسرے شاعر کے کلام، شعریا کسی مصرعے سے متاثر ہوتا ہے تو اُس پر کچھ اضافہ کر کے اپنالیتا ہے۔ شعری تخلیق کا ییمل تضمین کی صورت اختیار کرلیتا ہے۔

بھول جاتے ہیں لوگ اپنا آ پ "الیی کیا بات ہے مجبت ہیں" (۳۲) ۲ا منعت تجب:

الیی صنعت جس میں کسی بات پر تعجب میا گیا ہوبشر طِ کہ تعجب سے فائدہ ہو:

اس مفلسی میں ایک زمانے کو چھوڑ کر وہ سانپ کیا کرے گا خزانے کو چھوڑ کر (۳۳)

# ا منعت ههل ممتنع:

سہل ممتنع (Inimitably Easy) شعری اظہار کی اصطلاح ہے۔ ایک ایسا شعر جو اس قدر آسان لفظول میں ادا ہوجائے کہ اس کے آگے مزید سلاست کی گنجائش منہ ہو 'سہل ممتنع'' کہلا تا ہے۔ گہری اور بھر پور بات مختصر الفاظ میں کہنا بہت مشکل کام ہے اور یہ ماہرین فن ،ی کر سکتے ہیں۔خورشدر بانی کی شاعری میں سہل ممتنع کی کئی مثالیں ملتی ہیں۔

سوچتا ہوں تو ایسا لگتا ہے دل بنایا گیا تھا عجلت میں (۴۳) تو نہیں ہوں تو ایسا لگتا ہے درند اور زندگی میں کیا نہیں (۴۵) خورشدربانی کے فن پرگفتگو کرتے ہوئے افتخار عارف لکھتے ہیں' : "خورشدربانی کم لکھتے ہیں مگر مصرعہ بہت توجہ سے مجنت اور مجبت سے اور صاف لکھتے ہیں" (۴۲)

# ١٨١ صنعت قول محال:

پروفیسرانورجمال کھتے ہیں:

"ایها تفادی بیان جوملم تصور کے برعکس ہو۔ پیراڈ اکس کہلا تاہے۔" (۴۷)

لیکن قول محال محض تضاد نہیں بلکہ قول محال جہاں شروع ہوتا ہے وہاں تضادختم ہونے لگتا ہے۔ تضاد توایک عمومی حقیقت ہے جس کے فنی بیان میں دکھٹی تو ہے۔ صنعت کاری کا جمالِ دلفریب نہیں ۔اسے انتحادِ ضدین بھی کہہ سکتے میں '' پیراڈاکس'' انیسویں صدی کی جدید صنعت بیان ہے جوایک نوع کی ذہنی ورزش ہے۔ شاعری میں قول محال پیدا کرنااورا اس سے حظ اٹھانا ترقی یافتہ ذہن کا کام ہے ۔ خورشدر بانی کے ہاں بھی قول محال کی کئی مثالیں ملتی ہیں:

ا پنائر یاں جسم چھپانے کی کوشش میں تیز ہوا نے پتہ پتہ پہن لیا تھا (۳۸) پھر ایک دن وہ اُس سے ہم آغوش ہوگئی دریا کو دیکھتی تھی کناروں سے روشنی (۳۹)

ایک نقطہ سر قرطاس محبت دل میں دائرے غم کے بناتا ہی چلا جاتا ہے (۵۰)

19 منعتِ تلميح:

صنعت تلمیح کے لغوی معنی اشارے میں بات کرنا کے ہیں۔اردوشاعری میں تلمیح ایسا فاص لفظ یا ترکیب ہے جس کو پڑھ کراس کے پیچھے پوشیدہ ایک پورامنظراور واقعہ آنکھوں کے سامنے آجائے کیبی شعر میں کسی ضرب المثل یا اصطلاح یالفظ یا ترکیب کے ذریعے سے می مشہور مئلے یا تاریخی روایت یافرضی قصے کی طرف اِشارہ کرناتکہیج کہلا تا ہے۔ پروفیسرانور جمال کےمطابق:

"کلام میں کوئی ایسالفظ یامرکب استعمال کرنا جوکسی تاریخی، مذہبی،معاشر تی واقعے یا کہانی کی طرف اشارہ کرے کمیح ہے" (۵۱)

خورشدر بانی کے کلام میں استعمال شدہ تلمیحات کا جائزہ لیا جائے تو یہ بات واضح ہوتی ہے کہانھوں نے بہت خوبصورت تلمیحات کواپنی شاعری میں جگہ دی ہے۔

کوئی فرات کا دریا میں میری آنگھیں بھی ہوائے درد ہے پہرے جہال بٹھائے ہوئے (۵۲)

بخت یاور ہوا احد نے آپؑ کا کمس یا لیا ہے (۵۳)

رشک سے تھا منا پڑا دل ثور پر جب نظر پڑی ہے (۵۴)

آ پً کی یاد سے برا ہے خانہ ء دل حرا بنا ہے (۵۵) سرو کیا۔

۲۰ \_صنعتِ تکرار:

کلام میں ایک نفظ کابار بار دہراناصنعتِ پھرار کہلا تا ہے \_کلام میں ایسے الفاظ لائے جائیں، جن کی پھرارسے کلام میں زوراور حن پیدا ہوجائے ۔

جہاں بہاں رہیں ہوائے شب کی حکمرانیاں وہاں وہاں بھی جو دیے جلا گیا وہ کون تھا (۵۲)

نظر نظر میں کوئی آگ جل اکھی خورشیہ کنس نفس میں بھری بجلیاں کہاں جائیں (۵۷)

فلک کے دل میں نجانے کیا ہے کہ دیکھتا ہے پراغ گھرگھر جلا جلا کے بجما بجما کے (۵۸)

بیبویں صدی کی آخری دہائی اوراکیسویں صدی کے آغاز کے شاعروں کے شعری کلام کے مطالعے سے ظاہر ہوتا ہے کہ انھوں نے صنعتوں کو اپنے کلام میں خوبی سے برتا ہے ۔ صنعتوں کا استعمال مشرقی شعری روایت کا حصہ ہے جو اردوشعروا دب کے ہر دور میں مستعمل رہا۔ انیبویں صدی میں ان کا استعمال کنڑت سے کیا گیا۔ اسی روایت کو اپناتے ہو کے اکیسویں صدی کے جدید شاعرخور شید ربانی نے بھی مشرقی شعری روایت، زمانے کے اثرات اور شعری ضرور توں کے پیش نظر صنعتوں کا استعمال کی روایت کے ایش نظر میں اضافہ کیا اور علم بدیع کے استعمال کی روایت کے ارتقا میں اپنا کر دار بھی ادا کیا ہے۔ ان کی غربیات میں بہت سی صنعتوں کو لاشعوری طور پر بہت خوبی سے برتا گیا ارتقا میں اپنا کر دار بھی ادا کیا ہے۔ ان کی غربیات میں بہت سی صنعتوں کو لاشعوری طور پر بہت خوبی سے برتا گیا

ہے۔ صنعت تضاد ، صنعت ہرار ، صنعت عکس ، صنعت قطار البعیر اور صنعت تلمیح کی بے شمار عمد ، مثالیں ملتی ہیں ۔ صنعت ذوقا فتین ، صنعت سوال و جواب ، صنعت منقوطہ وغیر منقوطہ اور دیگر کچر صنعتوں کی اگر چہ بہت کم مثالیں ملتی ہیں جس کی وجہ ثایدان کالا شعوری استعمال ہے۔ ایسا نہیں ہے کہ ان کے شاعری میں صنعتوں کا استعمال حن کی بجائے دماغی کاوش بن گیا ہو بلکہ اکثر و بیشتر مثالوں میں بظاہر غیر شعوری طور پر برتی گئی ہیں ۔ اس بے ساخنگی سے منصر ف شعر کے لطف میں اضافہ ہوا ہے بلکہ قدرت کلام

کاخوبصورت اظہار بھی ہوتا ہے۔ سہل ممتنع کے بھی بہت سےخوبصورت اشعار غرب کا صوتی ومعنوی حن بڑھاتے نظرآتے ہیں ۔ صنائع و بدائع کابیٹیز انتعمال ان کے شعری مجموعہ "غبار آئیینہ" میں دیگر شعری مجموعوں کی نسبتاً زیاد ہ ملتا ہے ۔

خورشدر بانی کی شاعری کو عصر موجود کی شاعری میں ایک خوبصورت اضافہ ہے۔اُن کی شاعری کی خوبیوں کے بہتر جائزہ کے لیے مزید کوئشش و کاوش کی ضرورت ہے۔امید کی جاسکتی ہے کہ آنے والے وقتوں میں اِس پر مزید سنجیدہ کام سامنے آئے گاجوخورشیدر بانی مقام ومرتبے کے قین میں معاون ثابت ہوگا۔

پیر ایک دن وه اُس سے ہم آغوش ہو گئی دریا کو دلیمتی تھی کناروں سے روثنی (خورشدرمانی)

### حوالهمات

- ا ـ خورشيدر باني" چيول کھلا ہے کھر کی ميں" بمثال پيلشر زقيصل آباد، 2016ء جم 11
  - ۲۔ خورشدر بانی' عبارآئینہ"، رنگ ادب پبلیکیشنز، کراچی، 2021ء، سرورق
    - س\_ ايضاً م 23
    - ٣\_ ايضاً ص82
    - ۵۔ ایضاً ص 86
    - ٢۔ ایضاً ص 93
    - ے۔ ایضاً میں 30
    - مے خورشیدر بانی، پھول کھلا ہے کھڑ کی میں ہس 37

9\_ ایضاً ص 46

اليضام 760

اا۔ خورشدر بانی،غبار آئینہ ص 36

١٢\_ ايضاً ٩٥٠

ايضاً من 90 ايضاً من 90

۱۲۔ پھول کھلاہے کھڑئی میں ،س36

۱۵۔ ایضاً بس88

الاست خورشدربانی،"رخت خِواب،ایپل دُاك،راولپندی،1997ء، 110

ے ا<sub>۔</sub> پھول کھلا ہے کھڑ کی میں ہ<sup>6</sup>0 53

۱۸۔ غبارآئینہ ص43

19۔ ایضاً م

۲۰ ایضاً ص 60

۲۱۔ ایضاً ص28

۲۲ ي خورشدر باني،" کټ ملال"،ايپل دُاث،راولپندي،2005ء، ٩٨

۲۳۔ غبارآئینہ ص 23

۲۲ پیول کھلاہے کھڑ کی میں ہے 72

۲۵ خورشدر بانی،"رخت خِواب"، ۹

۲۷۔ غبارآ ئدینہ ص 30

٢٧ ايضاً ٩٥ 75

۲۸۔ کچول کھلاہے کھڑئی میں ہی 71

۲9<sub>-</sub> غبارآئينه 18

۳۰ ایضاً بس

اس۔ پھول کھلاہے کھڑئی میں ہس 45

۳۲\_ غبارآئيينه ص91

۳۳۔ ایضاً ۱۹۳۰

۳۳ میں میں میں میں میں میں میں میں میں 63

ايضأ \_۳۵ غياراً ئيينه ص69 ۳۳\_ بھول کھلا ہے کھڑ کی میں ہی 38 ٧٧ ايضاً بل92 \_ 41 غياراً مَدِينهُ 94 \_ 49 ايضاً بن 28 ٠٠, ايضاً بي 36 41 کیول کھلاہے کھڑ کی میں ہی 47 77 ۳۳ غیارآئیینه 151 ۳۵ ایضاً ص 66 ٣٧ \_ افتخارعارف، كفِ ملال كاشاع خورشيررباني ، روزنامه ياكتان ، اسلام آباد، 16 ستمبر 2006ء بس ٢٧ \_ انور جمال، يروفيسر، ادني اصطلاحات بيشن بك فاوندُين اسلام آباد طبع سوم، 2012 ء ص 166 ۴۸ ـ رخت خواب مل 16 ۵۰ کف ملال عن 28 ۴۹ يغيارآ بينه ص75 ۵۲ کے ملال جن 26 ۵۱ په انورجمال، پروفيسر،اد يې اصطلاحات ص 47 ۵۳ یھول کھلا ہے کھڑ کی میں ہی 27 ۵۴ \_ايضاً ص 26 ۵۵ ـ ايضاً بس27 87 يغيار**آ** ئدينه ص87 ے ۵ یصول کھلا ہے کھڑ کی میں ہی 89

### تتابيات

۵۸ يغيارآ مينه ص 108

بنبادي ماخذات: خورشيدرباني" بچول كھلا ہے كھڑكى ميں"،مثال پيلشرز فيصل آباد،2016ء j -----"رخت خواپ"،اييل دُاك،راوليندُي،1997ء ظ -----"غيارآئينه"،رنگادپيليکيشز، کراچي،2021ء j -----" كن ملال"،اييل دُاك،راوليندُى،2005ء j

ثانوي ماخذ:

ظ افتخار عارف، كيف ملال كاشاع خورشير باني ، روزنامه پاكتان، اسلام آباد، 16 ستمبر 2006 ء

ظ انور جمال، پروفیسر،اد نی اصطلاحات، نیشل بک فاو? نگریش اسلام آباد طبع سوم،2012ء

ظ مقالدنگار کاخورشیدر بانی سے انٹرویو، بمقام قرطبه یو نیورشی، ڈیرہ اسماعیل خان، 21 مئی 2022ء

ظ صبیحه بتول بخور شدر بانی کی شاعری: تجزیاتی مطالعه تحقیقی مقاله ایم اسے ارد و بیش متم بر 2013ء تاجون 2015ء

\*\*\*

#### **Editorial Board**

Iftikhar Arif, Ex,DG, Idara e Forogh e Urdu Pakistan,Islamabad

Dr. Muhammad Saleem Akhtar, Ex Honorary Editor, Pegham-e-Ashna

Dr. Hilal Naqavi,Pak Study Centre, Karachi University, Karachi

Dr.Mehr Noor Mohammad Khan, Ex-Chairperson₁ Dept.of Persian NUML, Islamabad

Dr. Mohammad Yousaf Khushk, Chairperson Academy of letters Pakistan, Islamabad

Dr. Shugufta Mosavi, Ex HOD, Persian Department, NUML, Islamabad

Dr. Ambar Yasmeen, HOD, Persian Department, NUML, Islamabad

#### **Advisory Board**

Dr.Ibrahim Mohammad Ibrahim, Chairperson. Dept.of urdu, Al Azhar University, Egypt
Dr. Haider Raza Zabit, Islamic Research Centre, Astan-e-Quds Rizvi, Mashad, Iran
Dr.Khalil Tauq Aar, Chairperson. Dept., of urdu Ankara University, Istanbul, Turkey
Prof.Sahar Ansari, Anjuman Taraqi e Urdu, Karachi.

Dr. Abdullah Jan Abid, Chairperson Department of Pakistani Languages, AIOU, Islamabad
 Dr. Iraq Raza, Chairperson Dept. of Persian Jamia Milia Islamia, Dehli, India
 Dr. Ali Bayat, Chairperson Dept. of urdu, Tehran University, Tehran, Iran
 Dr. Maqsood Ilahi Sheikh, Research Scholar, Bradford, England
 Dr. Mohammad Nasir, Chairperson Dept. of Persian, Oriental College, UoP, Lahore

Dr. Najeeba Arif, Deen, IIUI, Islama

## PAYGHAM-E-ASHNA

ISLAMABAD - PAKISTAN

Vol. 22, S.No.89

(October to December) 2022

Chief Editor

Ehsan Khazaei

Editor

Dr. Ali Kumail Qazalbash



#### Cultural Consulate

Embassy of Islamic Republic of Iran, Islamabad

House No. 25, Street No 27, F-6/2, Islamabad, Pakistan

Ph:051 2827937-8 Fax: 051 2821774

Email: iran.council@gmail.com, payghameashna@gmail.com

ur.icro.ir/IslamAbad $^{/\!/}$  Web: http:

ISSN: 2079-4568

# Paygham e Ashna

VOL. 22, S.NO. 89 (OCTOBER TO DECEMBER) 2022

توعنی ده دورهای فقیر و خالاک دوره این بیراهی بنده من روز محشر عذر بات مے من پذیر روز محشر عدر باک دورہ سے سنواز با گرزو می ب نی صابح بالزیر گریو حاج کتاب بینا کریری بو از نگاہ مصطب فیان بیال کیر و نگاہ مصطب فیان بیال کیر رکاہ مصطب فیان بیال کیر رکاہ مصطب فیان بیال کیر





ISSN: 2079-4568